

متعة النساء

# ام متى کیوں کرتے ہیں؟

مصنف

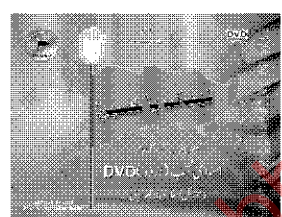
عبدالکریم مشتاق

حاشیۃ  
رحمۃ اللہ علیک ای جنسی  
بمسنی بازار - سعیدوار - کراچی ۱۹۷۲



یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔



من جانب .

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان

Presented by: Rana Jabir Abbas



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیٰ



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

اسلامی کتب (اردو)

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE

جذب حقیقی مائن شرمندی

"بِاللّٰهِ أَكْبَرُ" حقيقة کو ادھر جدھر علی چھرے "فَنَعَيْتُ رَسُولَ"

متنہ النصاراً (مع اضافہ)

# مِمْ هَمْ سَعَى كَمْ وَلَ كَرَتْ مَلَ؟

عقل حمید قرآن مجید سنت رسول عمال صحابہ قتل اور تصدیق علمائی روشنی میں  
مصنف

عبدالکریم مشتاق

قام حوالہ جات اہل سنت الجماعتہ کی کتب سے نقل کئے  
ہیں اور منقولہ عبارات کی ذمہ اری قبول کی جاتی ہے۔

ناشر

رحمت اللہ بک اکٹپسی - ناشران و تاجران کتب  
بیسی بازار نزد خوجہ شیعہ اشنا عشیری مسجد کھارا اور کراچی

## مُتّعکر : مُعیدِ نہ مدت کا نکاح

خبریں

ڈاکٹر محمد نجیب آن سماوی

ترجمہ : مسحیاب احمد انصاری

جس طرح تمام مسلمان فقہوں میں نکاح کے لیے یہ شرط ہے کہ رجل اور بیوی کی طرف سے ایجاد و قبول کیا جاتے اور نہ معین کیا جاتے، اسی طرح سے نعمت میں بھی ہر کو معین کیا جانا ضروری ہے۔ نیز طائفین کی طرف سے ایجاد و قبول بھی شرط ہے، مثلاً:

رجل کے سے کہے: زوجتک نفسی یعنی قدرہ کذا و  
لِمَدْدَةٍ کذا۔ ام

اس پر راجا کہے: قیلُتْ یا کہے، رضیتْ.

شریعتِ اسلام میں عام طور سے جتنی شرطیں نکاح کے لیے مقرر کی گئی ہیں کم و بیش وہ تمام شرطیں مُتّعکر کے لیے بھی مقرر کی گئی ہیں۔ شلاً جس طرح ختم سے (یا ایک ہی وقت میں دو بہنوں سے) نکاح نہیں ہو سکتا اسی طرح مُتّعکر بھی نہیں ہو سکتا (اور جس طرح بعض فقہاء کے نزدیک اہل کتاب سے نکاح جائز ہے اسی طرح نہ سمجھا جائے ہے) اور جس طرح نکاح کے بعد طلاق ہو جانے پر ملوحد کے لیے حدت ضروری ہے جس کے بعد ہی وہ دوسرा نکاح کر سکتی ہے اسی طرح مُتّعکر بھی نعمت کے بعد عذالت میں بیٹھتی ہے اور عذالت پوری کرنے کے بعد ہی دوسرा نعمت یا نکاح کر سکتی ہے۔ مُتّعکر کی عذالت دُو ٹھیز (یا پینتالیس دن) ہے لیکن شوہر کے مر جانے کی صورت میں یہ نعمت چار ماہ دس دن ہے۔

مُتّعکر کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں نہ نفقة ہے نہ میراث، اس میں

لے کذا و کذا کی بجائے ہر کو رقم اور مُتّعکر کی نعمت یوں ہے۔

مُسْتَهْ كرْنَ وَالِّي مَرْدٌ أَوْ عُورَتٍ إِكْ دُورَسَ سَے مِيرَاثٌ نَّهِيْسَ پَاْتَهَ -  
مُسْتَهْ سَے پِيدَا ہُونَے وَالِّي نَّبَغَ نَّلَاحَ سَے پِيدَا ہُونَے وَالِّي بَجَوْنَ كَطْلَهَ حَلَالَي  
ہُوتَهُ ہيں اور انھيں عام بجَوْنَ کَ طَرَحَ مِيرَاثٌ اَوْ تِنْقَةٌ (رَوْلُ شُ، كَبِرَهُ، مَكَانٌ اَوْ دَارٌ وَغَيْرُهُ) کَ تَامَ حَقْرَقَ حَاقِلَ ہُوتَهُ ہيں اور ان کَ اَنْسَبٌ لِيْنَهُ بَابَ سَے مِلَانَهُ  
يَهُ ہيں مُسْتَهْ كَ شَرَانَظَ اَوْ خَدَدَدَ - اَسَ لَامَ حَارَمَ كَارِيْسَ سَے دُورَ كَبِيْحَيْ تِلْقَهَ  
نَهِيْسَ، جِيْسَا كَ بَعْضٍ غَلَطَ اِلَزَامَ لَمَگَانَهُ وَالِّي اَوْ بِجَاهَ شُورَ بِجاَنَهُ وَالِّي سَجَحَتَهُ ہيں -

اَپَيْ شَيْئَهُ بِجاَيَوْنَ كَ طَرَحَ اَمِيلَ سَنْتَ وَاجَاعَتَ كَابِنَ اَسَ پَرْ اَتِفَاقَ ہے  
کَرْ سُورَهُ نَسَاءَ کَ آيَتَ ۲۲ مِنَ الشَّرْعَالِيْهِ کَ طَرَفَ سَے مُسْتَهْ كَ تِشْرِينَ كَلَگَنَ ہے

آیَتٌ يَهُ ہے : قَمَّا اَسْتَمْتَهَنَرِ بِهِ وَنَهَنَ فَأَنْوَهُنَ اَجْهُورَهُنَ  
قَرِيْضَهُ وَلَا جَنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمُ بِهِ مِنْ  
يَعْدُ الْقَرِيْضَهُ اِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْهِمَا حَكِيمٌ

پس جن حودَرَوْنَ سَے تم نَّهِيْسَ کيَا ہے تو اَعْصَيْنَ جو فَهْرَ مَقْدَرَ  
کيَا ہے دَسَے دَوَ اَوْ دَهْرَ کَ مَقْرَرَ ہُونَے کَ بَعْدَ اَغْرَ آپِنَ مِنْ  
رَكَمَ وَبِيشَ پَرْ اَرَاضِيَ ہُوْجَادَ وَ اَسَ مِنْ تَمَ پَرْ كَچَهُ گَنَاهَ نَهِيْسَ بِيشَكَ  
خَدَادَهُرَ چِيزَ سَے وَاقِفَ اَوْ مَصْلَحَوْنَ کَ جَانَهُ وَالِّي ہے -

اسَ طَرَحَ اَسَ پَرْ بِيْ شَيْئَهُ اَوْ صَنْعَهُ دَوْنَزَ کَ اَتِفَاقَ ہے کَ رَوْلَهُ اللَّهَ نَفَے  
مُسْتَهْ كَ اَجَازَتَ دَيْ تَحِيَ اَوْ صَاحَبَتَ نَبِيْدَ نَبِيْوَيِي مِنْ لَتَعَرَ كَيَا تَهَا -

اَخْتِلَافٌ صَرَفَ اَسَ پَرْ ہے کَ رِيْيَا نَسْتَهَ كَ حَكْمَ مَسْنُونَ ہُوْجَيَا يَا اَبَ بَهِيْ بَاتَيْ  
ہے اَمِيلَ سَنْتَ اَسَ کَ مَسْوَخَ ہُوْجَانَهُ کَ قَائِمَ ہيں اور بِكَتَهُ ہيں کَرْ پِيدَهُ مُسْتَهْ حَلَالَ  
تَخَا بَهْرَ حَارَمَ كَرْ دِيَا گَيَا - وَهُيْ بِعْجَيْبَهُ ہيں کَ شَتَهُ حَدِيثَ سَے ہُوَا ہے قَرَآنَ سَے نَهِيْسَ -  
اسَ کَ بَرْخَالَفَ شَيْئَهُ بِكَتَهُ ہيں کَ مُسْتَهْ مَسْنُونَ ہيں نَهِيْسَ ہُوا - يَهُ قِيَامَتَ تَكَ جَائزَ  
رَهَيْ گَا -

زَيْقَنَ کَ اَقْوَالَ پَرْ اَيْكَ نَظَرَ ڈَلَنَسَ سَے حَقِيقَتَ وَاضِعَ ہُوْجَانَهُ گَيْ اَوْ قَاتِلَنَ  
بَاتِكَيْنَ کَ كَيْيَهُ ٹَلَنَ ہُوْگَا کَ وَهُ تَصْتَبَ اَوْ جَذَبَاتَ سَے بَالَاتَرَ ہُوْكَ حَقَ كَ اَتِبَاعَ

کر سکیں۔

شیعہ جو یہ کہتے ہیں کہ مُنتہ منسون نہیں ہوا اور یہ قیامت تک جائز رہے گا اس کے متعلق ان کی اپنی دلیل ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ہمارے نزدیک یہ ثابت نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبھی مفترسے منع کیا ہو۔

اس کے علاوہ ہمارے انہر بزرگت طاہرؑ سے ہیں اس کے حلال اور جائز ہونے کے قائل ہیں۔ اگر مُنتہ منسون ہو گیا ہوتا تو انہرؑ اہل بیت کو ادھر خصوصاً امام علیؑ کو ضرور اس کا علم ہوتا گیونکہ گھر کا حال گھروالوں سے بڑھ کر کون جان سکتا ہے۔

ہمارے نزدیک جوبات ثابت ہے، وہ یہ ہے کہ عمر بن خطاب نے اپنے عہدِ خلافت میں اسے حرام قرار دیا تھا، لیکن یہ ان کا اپنا اجتہاد تھا۔ اس بات کو علیحدہ اہل سنت بھی تسلیم کرتے ہیں میکن، ہم اللہ اور اس کے رسولؐ کے احکام کو غیر من خطا ب کی رلتے اور اجتہاد کی بنابری نہیں چھوڑ سکتے۔

یہ سنت کے بارے میں شیعوں کی رلتے کا خلاصہ، جو بظاہر بالکل درست اور صحیح ہے۔ یکونکہ سب مسلمان اللہ اور اس کے رسولؐ کے احکام کی پیروی کرنے کے نتکف ہیں، اکسی اور کسی رلتے کی نہیں، خواہ اس کا مرتبہ کتنا، اسی بلند تریوں نہ ہو خصوصاً اگر اس کا اجتہاد قرآن و حدیث کے نصوص کے خلاف ہو۔

اس کے برعکس، اہل سنت و اجماعت یہ کہتے ہیں کہ مُنتہ پہنچے حلال تھا، اس کے متعلق قرآن میں آیت بھی آئی تھی، رسول اللہؐ نے اس کی اجازت بھی بھی تھی، صحابہ نے اس پر عمل بھی کیا تھا لیکن بعد میں یہ حکم منسوخ ہو گیا۔ کس نے منسوخ کیا، اس میں اختلاف ہے:

پھر لوگ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اپنی فات  
سے قبل منسوخ کر دیا تھا۔

لئے یہ بات وثائق سے معلوم نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کب منسوخ کیا تھا، پھر لوگ کہتے ہیں کہ وہ فتح مکہ اور کوئی کہتے ہیں کہ فتوحہ تبرک ہیں اللہ کوئی کہتے ہیں کہ حجۃ الارض ہیں اور کوئی کہتے ہیں عمرہ القضا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے منسوخ کیا تھا۔ (ناشر)

کچھ کا کہنا ہے کہ عمر بن خطاب نے مفتخر کو حرام کیا اور ان کا حرام کرنا ہم اسے  
یہی محبت ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے کہ  
”میری سنت اور میرے بعد آئنے والے خلفاء راشدین کی سنت  
پر چلا اور لے دانتوں سے مضبوط پکڑ لو۔“

اب جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ مفتخر اس یہی حرام ہے کہ عمر بن خطاب نے اسے  
حرام کیا تھا اور سنت عرب کی پابندی اور پاسداری ضروری ہے، تو یہ لوگوں سے توکوں  
گفتگو اور بحث بیکار ہے، کیونکہ ان کا یہ قول حکم تھبب اور تکالیف ہے جا ہے، اور اس  
یہ کسے ہو سکتا ہے کہ کوئی مسلمان اشداور رسولؐ کا قول چھوڑ کر اور ان کی مخالفت  
کر کے کسی ایسے مجتہد کی رائے پر چلنے لگے جس کی رائے بتا بربشریت صیغہ کم ہوتی ہے  
اور غلط زیادہ۔ یہ صورت بھی اس وقت ہے جب اجتہاد کسی ایسے سنتے ہیں ہو  
جس کے بارے میں قرآن و سنت میں کوئی تصریح نہ ہو۔ یعنی اگر کوئی تصریح موجود  
ہو تو پھر حکیم خداوندی یہ ہے :

~~وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَ  
رَسُولُهُ أَمْرًا إِنَّمَا يَكُونُ لَهُمُ الْخَيْرَ مِمَّا مُنْهَى هُنَّ~~  
~~وَمَنْ يَعْصِي اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا.~~

جب اللہ اور اس کا رسولؐ کسی بات کا فیصلہ کر دیں تو  
پھر اس بات میں کسی مؤمن مرد اور کسی مؤمن عورت کو کوئی اختیار  
نہیں۔ اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی وہ باللہ  
گمراہ ہو گیا۔ (سرہ احزاب - آیت ۳۶)

جسے اس قاعدہ پر مجھ سے اتفاق نہ ہو، اس کے لیے اسلامی قوانین کے  
باۓ میں ابینی معلومات پر نظر ثانی کرنی اور قرآن و حدیث کا مطالعہ کرنا ضروری ہے  
کیونکہ قرآن خود مذکورہ بالا آیت میں بتلتا ہے کہ وہ قرآن و سنت کو محبت بھیں ہاتھ  
وہ کافر اور گراہ ہے۔ اور ایک اسی آیت پر کیا موقوف ہے قرآن میں ایسی متعدد  
آیات موجود ہیں۔

اسی طرح اس بارے میں احادیث بھی بہت بیش، ہم صرف ایک حدیث  
بھی پر اتفاق گریں گے۔

رسول اللہؐ نے فرمایا :

”جس چیز کو محمدؐ نے حلال کیا وہ قیامت تک کے لیے حلال ہے اور جس چیز کو محمدؐ نے حرام کیا وہ قیامت تک کے لیے حرام ہے“  
اس یے کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ کسی ایسی چیز کے حلال یا حرام ہوئے کے باتے میں فصلہ کرے جس کے متعلق اللہ یا اس کے رسول کا حکم موجود ہو۔  
تکمیل دین کے بعد مترجم سونچیے

بندہ نوازا آپ رسالت شریعہ  
اس سب کے باوجود بھی جو لوگ یہ جانتے ہیں کہ ہم یہ مان لیں کہ مخالف  
راشدین کے افعال و اقوال اور ان کے اجتہادات پر عمل ہمارے لیے ضروری ہے،  
ہم ان سے صرف اتنا عرض کریں گے کہ :

”کیا تم ہم سے انش کے بارے میں بحث کرتے ہو؟ وہ تو ہلا  
بھی پروردگار ہے اور تھارا بھی۔ ہمارے اعمال ہمارے لیے  
میں اور تھارے اعمال تھارے لیے۔ اور ہم تو اسی کے لیے  
خالص ہیں۔“  
(سورہ بقرہ۔ آیت ۱۳۹)

ایذا ہماری بحث کا تعین صرف اس گردہ ہے جو یہ کہتا ہے کہ رسول اللہؐ  
نے خود مُستو کو حرام قرار دیا تھا اور یہ کہ قرآن کا حکم حدیث سے مشروغ ہو گیا ہے  
مگر ان لوگوں کے احوال میں بھی تفاہ ہے اور ان کی دلیل کی کوئی مضبوط  
بنیاد نہیں۔ اگرچہ ممانعت کی روایت صحیح سُمیٰ آئی ہے۔ میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے  
کہ اگر خود رسول اللہؐ نے مُستو کی ممانعت فرمادی تھی تو اس کا علم ان صحابہ کو کیوں  
میں بھا جھوٹوں نے عبد ابو بکر میں اور عبد غفران کے آذان میں مُستو کیا، جیسا کہ اس  
کی روایت خود صحیح مسلم میں ہے۔ :

عطاء بکتے ہیں کہ جابر بن عبد اللہ الفزاری عَزَّهُ کے لیئے  
تو ہم ان کی قیام گاہ پر گئے۔ لوگ ان سے ادھر اُدھر کی باتیں

لے رہے ہیں کہ حدیث سے قرآن کا حکم مشرن نہیں ہوتا کیونکہ قانون سازی انجام کا کام نہیں ہے، ان کا کام تو  
بس یہ ہے کہ ارشد کے بناء پر ہے قانون اس کے بناؤں تک پہنچا دیں و مَاعْلَى الْتَّوْلِيَةِ الْأَنْبَلَاجُ الْمُبِينُ دُلْهُ

پوچھتے ہے۔ پھر مُستَد کا ذکر چھڑ گیا۔ جابر نے کہا : ہاں ہم نے رسول اللہؐ کے زمانے میں بھی مُستَد کیا ہے اور ابو بکر اور عمرؓ کے عہد میں بھی۔

اگر رسول اللہؐ مُستَد کی مُناہِنَت کر لے ہوتے تو پھر ابو بکر اور عمرؓ کے زمانے میں صحابہ کے لیے مُستَد کرنا جائز رہتا۔ واقعہ یہ ہے کہ رسول اللہؐ نے مُستَد کی مُناہِنَت کی تھی اور نے اسے حرام قرار دیا تھا۔ مُناہِنَت تو عمرؓ بن خطاب نے کی جیسا۔

ابو زباد نے عمران بن حصین سے روایت کی ہے کہ ابن حصین رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ مُستَد کی آیت کتاب اللہ میں نازل ہوئی تھی چنانچہ ہم نے اس وقت مُستَد کیا جب ہم رسول اللہؐ کے ساتھ تھے۔ قرآن میں بھی مُستَد کی حرمت نازل ہیں ہوئی، اور نہ رسول اللہؐ نے اپنی وفات تک مُستَد سے منع کیا۔ اس کے بعد ایک شخص نے اپنی رلائے سے جو چاہا کیا۔

مُحَمَّدؐ کہتے ہیں کہ لوگ یہ کہتے تھے کہ ایک شخص سے مراد عمرؓ ہیں۔

تصویح نیواری جلد ۵ صفحہ ۱۵۸

اب دیکھیے! رسول اللہؐ نے اپنی وفات تک مُستَد سے منع ہیں کیا جیسا کہ یہ صحابی تصریح کرتے ہیں۔ اس سے بھی بڑھ کر وہ نہایت صاف الفاظ میں اور بغیر کسی ابهام کے مُستَد کی حرمت کو عمرؓ سے منسوب کرتے ہیں۔ اور یہ بھی کہتے ہیں کہ فرور نے جو کچھ کہا اپنی رلائے سے کہا۔

اور دیکھیے :

جابر بن عبد اللہ الفزاری صاف کہتے ہیں کہ ہم رسول اللہؐ کے زمانے میں اور ابو بکر کے عہدِ خلافت میں ایک شخص کھجور یا ایک شخص آٹے کے عوض مُستَد کیا کرتے تھے۔ آخر عمرؓ نے غزو

نے شلتازمی بن العوام نے حضرت ابو بکر کی بیٹی امام سے مُستَد کیا تھا۔ اس مُستَد کے پیغمبر میں جلد شذون فزیر الد عزودہ بن فزیر بیدا ہوتے تھے۔ بیساکھ نماہ بہمنت راغب اصفہانی نے معاشرت الادباء میں بحث کی (ماہشیر)

بن حیرت کے قصہ میں اس کی ممانعت کر دی گئی ہے۔

روايات سے معلوم ہوتا ہے کہ چند دوسرے صحابہ بھی حضرت عمرؓ کی رائے سے متفق تھے لیکن اس میں حیرت کی کوئی بات نہیں۔ بعض صحابہ تو اس وقت بھی عمرؓ کے ساتھ تھے جب انہوں نے رسول اللہ ﷺ پر ہدایانِ کوئی کل شہرت بھائی تھی اور کہا تھا کہ ہمارے میں کتاب خدا کافی ہے۔

اردُسُنْيَهُ!

ایک صحابی کہتے ہیں کہ میں جابر کے پاس بیٹھا تھا کہ اتنے میں ایک شخص آیا اور کہنے لگا : ابین عقباًس اور ابین نبیر کے دریابانِ شعثین کے باسے میں اختلاف ہو گیا ہے۔ اس پر جابر نے کہا : ہم نے رسول اللہؐ کے زمانے میں دوzen مشتبے یہیں، بعد میں عمرؓ نے ہمیں مش کر دیا تو پھر ہم نے کوئی مشتبہ نہیں کیا۔

اس یہے ذاتی طور پر میرا خیال یہ ہے کہ بعض صحابہ نے جو شفہ کی ممانعت رسول اللہؐ سے منسوب کی ہے اس کا مقصد محض عمرؓ کی تصویب اور تائید تھا۔ ورنہ ایسا نہیں ہو سکتا کہ رسول اللہؐ کسی ایسی چیز کو حرام قرار دیں جسے قرآن نے حلال مہرایا ہو۔ تمام اسلامی احکام میں ہمیں ایک بھی ایسا حکم مسلم ہیں کہ اللہ جل شہزاد نے کسی چیز کو حلال کیا ہو اور رسول اللہؐ نے اسے حرام کر دیا ہو۔ اس کا کوئی قائل بھی نہیں۔ البتہ ممانعت اور مشتبہ کی بات اور ہے۔

اگر ہم برائے بہت یہ مان بھی لیں کہ رسول اللہؐ نے مُتّقد کی ممانعت فرمادی تھی، تو امام علیؑ کو کیا ہرگیا تھا کہ انہوں نے بنی اکرمؓ کے خاص مقرب ہونے کے باوجود اور اسلامی احکام کی سب سے زیادہ واقفیت رکھنے کے باوصاف فرمادیا کہ ”مشتوٰۃ اللہؐ رحمت اور بنودن پر اس کا خاص احسان ہے اگر عمرؓ اس کی ممانعت نہ کر دیتے تو کوئی پدیمت ہیں زنا کرتا۔“ قفسیر ثعلبی - قفسیر طبری -

اس کے علاوہ خود عمر بن خطاب نے بھی یہ نہیں کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی ممانعت گردی تھی بلکہ صاف صاف یہ کہا تھا کہ  
**مُشْتَقَّانَ كَانُتَا عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ وَأَنَا أَمْهُنَّ  
عَنْهُمَا وَأَعْلَمُ بِعِلْمِهِمَا، مُتْعَةُ الْحَجَّ وَمُشَعَّةُ  
الْبَسَّارِ.**

دوستے رسول اللہ کے زبانے میں تھے، اب یہ ان کی  
ممانعت کرتا ہوں اور جو یہ مُنتہ کرے گا اسے سزا دوں گا۔ ان  
میں ایک مُنتہ ج ہے اور دوسرا عورتوں کے ساتھ مُنتہ ہے۔  
فِرَادِ الدِّينِ وَزَوْجِي، تَفَرِّجْ بَرِّ فَمَا أُسْتَمْتَعْمِلُ بِهِ مِنْهُنَّ كَيْ تَفَرِّجْ كَذَلِكَ مِنْهُنَّ میں۔

حضرت عرکا یہ قول مشہور ہے۔

مسند امام احمد بن حفص بن اس بات کی بہترین گواہ ہے کہ اہل سنت وجماعت  
میں مُنتہ کے بارے میں سخت اختلاف ہے، پچھ لوگ رسول اللہ کا اتباع کرتے ہیں  
اس کے حلال ہونے کے قائل ہیں اور کچھ لوگ عمر بن خطاب کی پیری وی میں اسے  
حرام کہتے ہیں۔ امام احمد نے روایت لی ہے:

ابن عباس بیان کرتے ہیں کہ ایک دفعہ انہوں نے کہ دیا کہ  
رسول اللہ نے مُنتہ کرنے کو کہا ہے، تو عورہ بن فزیر نے کہا: مُنتہ  
سے تو ابو بکر اور عمر نے من کر دیا تھا۔ ابن عباس بولے: یہ عورہ  
کا پتہ کیا کہتا ہے؟ کسی نے کہا: یہ کہتے ہیں کہ ابو بکر اور عمر نے  
مُنتہ سے من کر دیا تھا۔ ابن عباس نے کہا: مجھے تو ایسا اندر آرنا  
ہے کہ یہ لوگ جلد ہی ہلاک ہو جائیں گے۔ یہ کہتا ہوں:  
رسول اللہ نے کہا۔ اور یہ کہتے ہیں کہ ابو بکر اور عمر نے من  
کر دیا۔      مسند امام احمد بن حفص چادر ۳۲۵ صفحہ ۱۱

جانش قرآنی میں ہے کہ  
عبدالله بن عمر سے حج کے مُنتہ کے بارے میں کسی نے سوال کیا  
تو انہوں نے کہا: حائز ہے۔ پوچھنے والے نے کہا: آپ کے والد نے  
تو اس سے من کیا تھا۔ ابن عمر نے کہا: تمہارا کیا خیال ہے، اگر

میرے والد تھے سے بنت کریں اور رسول اللہ نے خود متّعہ کیا ہو تو  
من اپنے والد کی پیروی کر دیں یا رسول اللہ کے حکم کی؟ اس نے  
کہا : ظاہر ہے، رسول اللہ کے حکم کی۔ جات ترمذی جلد اول صفحہ ۱۵  
ایں شست و اجماعت نے عورتوں کے مُسْتَه کے بارے میں تو عُمر کی بات مان  
لی یعنی مُسْتَه حج کے بارے میں ان کی بات نہ مانی۔ حالمکہ عمر نے ان دونوں سے  
ایک ہی موقع پر مسح کیا تھا، جیسا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔  
اس پر سے قصہ میں اہم بات یہ ہے کہ ائمۃ اہل بیت اور ان کے شیعیین  
نے عُمر کی بات کو غلط بتایا ہے اور وہ کہتے ہیں کہ دونوں مُسْتَه قیامت تک حلال اور  
جاہز رہیں گے پچھے علمائے اہل شیعہ نے بھی اس بارے میں ائمۃ اہل بیت  
کا اتباع کیا ہے۔ میں ان میں سے تیوس کے مشہور عالم اور زیتونہ یونیورسٹی کے  
سربراہ شیخ طاہر بن عاشور رحمۃ اللہ علیہ کا ذکر کروں گا۔ انھوں نے اپنی مشہور تفسیر  
المقررہ والتغیر مددہ صفحہ ۲۷۶ آیت فَمَا أَسْتَمْتَعْشِرُ بِهِ وَمَنْهُنَّ کی تفسیر کے ذیل میں  
مُسْتَه کو حلال کیا ہے۔

علماء کو اس طرح پانے عقیدے میں آزاد ہونا چاہیے اور جذبات الْعَصَبیت  
سے مُسْتَثْر نہیں ہونا چاہیے اور نہ کسی کی مخالفت کی پرواگرفی چاہیے۔

اس ملائی میں فیصلہ کرنے اور ناقابل تزوید دلائل شیعوں کی تائید میں موجود  
ہیں جن کے سامنے اضاف پسند اور ضدی طبیعت دونوں کو مستلزم خم کرنا پڑتا ہے  
*الْحَقُّ يَعْلَمُ وَلَا يُعْلَمُ عَلَيْهِ*۔

حق ہی غالب رہتا ہے اور کوئی لے منصب نہیں کرسکتا!

مسلمانوں کو تو امام علیؑ کا یہ قول یاد رکھنا چاہیے کہ  
”مُسْتَه رحمت ہے اور یہ اللہ کا احسان ہے جو اس نے

پانے بندوں پر کیا ہے۔“

اور واقعی اس سے بڑی رحمت یہاں ہو سکتی ہے کہ مُسْتَه شہرت کی بھرپوری  
ہوئی اگ کوئی بھی انسان کو مرد ہو یا عورت اس طرح بے بس  
گردتی ہے کہ وہ درندہ بن جاتا ہے۔ لکھنی ہی عورتوں کو مرد اپنی شہوت کی اگ

بچانے کے بعد قتل کر دیتے ہیں !!  
مسلمانوں خصوصاً نوجوانوں کو مسلمون ہونا چاہیے کہ اللہ سبحانہ نے زانی اور زانی کے لیے اگر شادی شدہ ہوں تو سنسار کے جانے کی سزا مقرر کی ہے، اسی یہ ممکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو اپنی رحمت سے محروم رکھے جبکہ اسی نے ان کو اور ان کی فطری خواہشات کو پیدا کیا ہے اور وہ جانتا ہے کہ ان کی بہتری کس چیز میں ہے۔

جب خدا نے غفور الرحمن نے اپنے بندوں کو اپنے فضل و گرم سے متعہ کی جاہز رے دی ہے تو اب زنا دہی کرے گا جو باللہ ہی بدبخت ہو گا۔ یہی صورت چوری کی ہے۔ چور کی سزا قطعی یہ ہے لیکن اگر مفسروں اور محتابوں کے لیے بیش المال موجود ہے تو کوئی بدبخت ہی چوری کرے گا۔

اہمیت میں معافی کا طلبگار ہوں اور تو یہ گرتا ہوں کیونکہ میں نوجوان میں دین اسلام سے سفت خاتما اور اپنے دل میں کہتا تھا کہ اسلام کے احکام بہت سخت اور ظالمانہ ہیں جو مرد حورت دلوں کے لیے جنسی علی پر سزا نہیں موت تجویز کرتے ہیں، حالانکہ ہوسکتا ہے کہ یہ جنسی عمل طرفین کی ایک دوسرے سے محبت کا نتیجہ ہو۔ پھر سزا نئے موت بھی کیسی؟ بدترین موت اسکسرا کرنے کی سزا ! اور وہ بھی تجھن عام میں کر گئی عالم دیکھے۔

اس طرح کا احساس اکثر مسلمان نوجوانوں میں پایا جاتا ہے، خصوصاً آجھی کے زمانے میں، جبکہ متوسط سو سالی ہبے پر دگی اور بے ہودہ طور طریقوں کی وجہ سے ان نوجوانوں کی لذیگیوں سے مذہبیہ ہوتی ہے، اسکوں کانگ میں، سڑک پر اور ہر جگہ۔

یہ کوئی معقول بات نہیں ہوگی اگر ہم ایسے مسلمان کا معازار جس نے قدمی طرز کے اسلامی معاشرے میں تربیت پان ہو اس مسلمان سے کریں جو نہ بتا ترقی یافتہ ملک میں رہتا ہو جہاں ہر معاملے میں مذہب کی تقليد کی جاتی ہو۔

اکثر نوجوانوں کی طرح میری بھی جوان مغزل تبدیل اور دین کے درمیان یا یوں کہہ لیجیے کہ جسی جدت اور خواہش اور خوف خدا و آخرت کے درمیان مستقل اور دائمی مکشاف میں گزری ہے۔ ہمارے ملکوں میں خوف خدا ہیں رو گیا

ہے، زنا کی دُنیوی سزا تو غائب ہو چکی ہے اس لیے مسلمان صرف اپنے ضمیر کو جواب دہے۔ اب یا تو وہ گھٹن میں وقت گزاری کے جس سے ایسے نفیاں آئیں کا اندریشہ ہوتا ہے جو خطرناک ہو سکتے ہیں یا پھر اپنے آپ کو اور اپنے پروردگار کو دھوکا دیکر وقتاً تو قضا بد کاری کے گھٹنے میں گرتا رہے۔

قیۃ رہی ہے کہ اسلام اور اسلامی شریعت کے اخراج جب ہیں میری بھر میں آئے جب مجھے تیشتن سے واقفیت ہوئی۔

جبکہ شیعہ علماء کی تصانیف خصوصاً ان کی فقہ، احتجاج عقائد اللہ علیم کلام سے متعلق کتابیں مشرق و مغرب میں ہر جگہ اتنی تعداد میں پھیلی ہوئی ہیں کہ اس سے زیادہ تعداد کی سس مذہب کے ماننے والوں سے توقع نہیں کی جاسکتی ۔

میں نے شیعہ عقائد کو ایک رحمت جانا اور ان عقائد میں سماجی، اقتصادی اور سیاسی مشکلات کا حل پایا۔ ان ہی عقائد کے ذریعے سے مجھے معلوم ہوا کہ اللہ کے دین میں آسانی ہی آسان ہے، مشکل کا نام نہیں۔ اللہ نے ہمارے لیے دین نیں تسلی نہیں رکھی۔ امامت رحمت ہے۔ عصمتِ امانت کا عقیدہ رحمت ہے۔ بُلماہ رحمت ہے۔ قضا و قدر سے متعلق شیعہ جو کچھ کہتے ہیں رحمت ہے۔ قیۃ رحمت ہے۔ نکاح متعہ رحمت ہے۔ مختصر باتیں کہ یہ سب کچھ وہ حق ہے جس کی تقسیم خاتم النبیین حضرت محمد بن عبد اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دی جو رحمة الْعَالَمِينَ بنکر بسچے سمجھتے تھے۔

اب آپ خود دیکھ لیجیئے کہ دشمنوں کے خیال کے برخلاف یہاں تفہیق ہے نہ مگر و فرب، نہ دھرم ہے نہ جھوٹ!

## لَا كُونَ مَعَ الصَّادِقِينَ

## پیش لفظ

مسئلہ منتعہ کئی صدیوں سے اہل اسلام میں  
منتنا زرعہ فیہ جلا آرہا ہے فلسفین نے اس موضوع پر  
بے شمار کتب سخیر سرمائی ہیں اور اپنی اپنی بساط فہم  
کے مطابق دلائل و اشباع بیشیں کئے ہیں لیکن بات  
جہاں تھی وہاں ہی رہی تائید و تصدیق اور انکار و  
نزدید پر ہر جانب سے خامہ فرسانی ہوتی رہی ہے  
لیکن کوئی خاطر خواہ نتیجہ نہ نکل سکا۔ علامے گرام کے بعد  
حقیر طفیل مکتب کا اس عنوان پر کچھ لکھنا محسن سی تائید ہے  
لیکن تبلیغ اپنے اخروی فائدہ کی خاطر یہ ثوی چھوٹی عبارت  
بدیریہ ناظرین کرتا ہوں۔

میں نے کوشش کی ہے کہ اپنے ہر استدلال کو  
غالف جماعت کی مسلم تحریرات سے اخذ کروں اور اپنے  
قلم سے اُنہی کی زبان میں گنتگو پیش کر کے دعوت غور  
کی التماس کروں۔ لہذا قاریئن سے گذارش ہے کہ وہ موقود  
حوالہ جات اصل کتب میں ضرور ملاحظہ فرمائیں تاکہ  
ٹستاچ اخذ کرتے وقت ان کا ذہن شکوہ و شبہات سے خالی ہے  
مصنف

## عقد متحقہ

ما شا اللہ لا حول ولا قوۃ الا باللہ علی العظیم سبحانک  
 هم علمتنا الاما علمتنا انک انت العلی الحکیم اعوذ بـالله  
 من الشیطین الرجیم۔ بسم اللہ الرحمن الرحیم  
 الحمد لله رب العالمین والعاقبة لامتنقین وناز المحمدین  
 والصلوٰۃ والسلام علی اشرف الانبیاء والاطرسلیین والہ  
 الطیبین الطاهرین ام معصومین۔ اما بعده فقد قال اللہ  
 فی کتاب المجید

بسم اللہ الرحمن الرحیم  
 قم استمتعتم بیہ منہن فاتوھن اجوہن فریفیته  
 (سورۃ النبأ در کوئی مکاپٹ نہ)

اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتا ہے "پھر میں طرح تم نے ان عورتوں  
 سے متعہ کیا سوان کوان کے مہر دوجو کچھ مقرر ہو چکے ہیں اور مفتر ہوئے  
 بعد سبھی جس پر تم باہم رضا مند ہو جاؤ۔ اس میں خم پر کوئی "گناہ نہیں۔ بلاشبہ  
 اللہ بڑا علیم و حکیم ہے

منقولہ آیت میں متعہ کا جواز بالکل واضح اور صاف الفاظ میں موجود  
 ہے اور اس سے انکار کرنا محض ہست و غریب ہے کیونکہ آیت میں "استمتعتم"  
 کا الفظ بصراحت موجود ہے۔ پس ایسا انکار کلام خداوندان سے منکر ہو سے کا ثبوت  
 ہو گا۔ جب ذکر متعہ قرآن حکیم میں موجود ہے تو پھر کیونکہ قرآن حکیم کیا جاسکتا ہے کہ  
 اسلام متعہ کی اجازت نہیں دیتا۔

پیشتر اس سے کہ ہم اس مسئلہ پر آغاز بحث کر سے مناسب معلوم ہوتا ہے  
کہ متعدد کی تعریف بیان کردی جائے تاکہ آئندہ مفہوم میں کوئی دقت پیش نہ لے  
**عقد منعقد کی تعریف** عقد منعقد و عقد ہوتا ہے جس میں مرد و عورت  
بائی رحماندی سے مہر مقرر کرنے کے  
علاوہ مدت کی معین کرتے ہیں۔ اگر مدت مقرر نہ ہوگی تو وہ عقد دائمی  
نکاح ہو گا۔

پاک و اسلام اور موسمنہ عورت سے منعقد کرنا منتخب ہے۔ کنواری لڑکی  
سے مکروہ ہے۔ متعدد کی قشریخ ضرورت کی صورتوں کے لئے ہوتی ہے۔  
ہر شخص کے لئے بلا ضرورت جبکہ وہ عقد دائمی کرچکا ہے یا کرنے کے  
ضرورت رکھتا ہے متنعد کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

احیائے سنت کی خاطر ان تمام صورتوں میں جبکہ خالفین سنت کے  
خلاف اس شوار کو قائم رکھنے کے لئے عمل کی ضرورت ہو تو متعدد کرنا چاہیے  
اسی لئے متعدد کی فضیلت میں کافی احادیث وارد ہوئی ہیں۔ ہر سالان عورت  
اوہ اول کتاب سے عقد متعدد درست ہے۔ مدت متعدد میں امام شرائع نکار  
دلائی ہوں گے اور مکتوعد عورت زوج کہلاتے گی۔

**نکاح دائمی اور متعدد** مرد و عورت کے نفسانی تعلقات پر اسلام نے  
جو نکاح کی پابندی دی گئی ہے اس کی ایک وجہ  
یہ ہے کہ بغیر اس پابندی کے (یعنی زن کی صورت میں) یہ معلوم نہیں ہو سکتا  
کہ اولادگئی کی ہے؟ اس طرح ایک طرف تو قانون و راست ختم ہو جاتا ہے  
اور دوسری طرف کوئی شخص ایسی اولاد کو اپنی اولاد نہیں سمجھ سکتا لہذا دو  
چیزیں شفقت پر برداز اور جائیداد سے محروم رہتے ہیں: نکاح کی پابندیوں سے

تاون دراٹ میں بھی محفوظ رہتا ہے اور شناخت لش بھی ہو جاتی ہے! ایسی تمام پابندیاں متعدد میں بھی موجود ہیں یعنی اولاد و طراحت ہوتی ہے۔ عدالت ضروری ہے۔ متعد اور دوڑائی عدالت عورت کو اجازت نہیں کر سکے کوئی دوسرے مرد میں تعلقات قائم کر سکے

### عقدِ متعدد کی ضرورت

اسلام نے اس عقد کی اجازت کیوں

دی؟ اس کا جواب یہ مندرجہ ذیل روایات نقل کو کہ دیتے ہیں جو تمام گتب

اپنے سنت و اجماعت میں موجود ہیں۔

صحیح بخاری حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی روایت ہے کہ "ہر رسول اللہ کے ساتھ لڑائیوں پر جایا کرتے تھے اور ہمارے پاس کوئی سامان انار نہیں مقتضیاً فطرت کے پورا کرنے کا، زندگانی کا تو ہم نے کہا کہ ہم اپنے اعضائے مشہور ای کو قطع نہ کر دیں، حضورؐ نے ہمیں اس سے منع فرمایا، پھر ہمیں اجازت دی کہ عورتوں سے کسی کپڑے وغیرہ کے عوض "عقد کر لیا کریں" (صحیح بخاری جلد ۳ ص ۵۹، مطبوع عکزی پریس - دہلی)

صحیح مسلم بخاری اہانت کی سب سے بڑی کتاب ہے جسے بعد از کلام باری کا درجہ دیا جاتا ہے اور اس کے بعد صحیح مسلم کا مرتبہ ہے۔ جس میں یہ روایت ہے: مسلم بن عقیلؑ سے یعنی گنی ہے: ایک چند "الا اجل" کا اصناف ہے یعنی رسول اللہ نے ہمیں اجازت دی کہ ہم معاہد مقررہ کے لئے عورتوں سے کپڑے وغیرہ کے عوض عقد کر لیا کریں، دوسرا چند پڑھے کہ اس میں لڑائیوں کے نمانے کی تحقیص نہ ممکن ہے۔ (صحیح مسلم جلد ۳ ص ۲۵، مطبوع مجتبی ای پریس دہلی)

کتاب "جیع الغوایب" شیخ محمد بن سلیمان مالکی جلد ۲ ص ۱۳۷ مطبوعہ میرٹھ پر اس روایت میں اتفاق ہے کہ حضرت ابن معوذ نے کہا کہ ہم رسول اللہ کے ساتھ طریقوں میں جاتے تھے اور ہمارے ساتھ عورتیں نہیں برقی مکہ میں اس پر حضور نے مذکورہ بالا اجازت دی تھی۔

یہ روایت مسنداً مام ابی عبد اللہ محمد بن اور قیس شافعی مطبوعہ مصر ص ۱۵۵ پر بھی ہے۔ شیخ الاسلام امام اہل سنت ابن تیمیہ نے متفق الاجماع میں اس روایت کو متفق علیہ قرار دیا ہے اور ملا متفق نے کنز العمال جلد ۲ ص ۶۹۵ میں اسی روایت کو نقل کیا ہے۔

پس معلوم ہوا کہ حضور نے ایک خاص فطری خواہش اور راستی فنورت کے تحت متفق کی اجازت دی تاکہ زنا ایسی بد کاری کا انکاب نہ ہو اور لوگ جنسی جذبات سے مغلوب ہو کر غلط راستہ اختیار نہ کرو۔

## عہد رسالت اور زیانہ ابو بکر و عمر میں متفق کار و ارج

عقد متفق عہد رسالت مابعد مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں بحکم سرکار لستہ ہوتے رہے اور یہ سلسلہ دور حضرات ابو بکر و عمر میں بھی جاری رہا جس کی تقدیق مذکور جدید روایات سے ہوئی ہے۔ جو تمام تر معتبر کتب ایں سنتہ والجماعت سے نفق کی جاری ہیں۔

(۱) "حضرت جابر بن عبد اللہ اور سلمہ بن الأکوچ کا بیان ہے کہ ہم ایک شکر میں تھے کہ حضور کا فرستادہ شخص ہمارے پاس آیا اور اس نے کہا کہ تمہیں اجازت دی گئی ہے کہ تم متعدد روابط متعبد کر سکتے ہو؟" (صحیح بخاری جلد ۲ ص ۱۴۷ مطبوعہ دہلی)

(۱۶) صحیح مسلم جلد نمبر عا صفحہ ۳۷۴ میں اس روایت کے الفاظ طبیہ میں کہ حضورؐ  
کے منادی کرنے والے نے آگر اعلان کیا کہ تم لوگوں کو منع کرنے کی  
اجازت دی گئی ہے۔

دوسرا روایت صحیح مسلم نذر کوہہ ہی کے صاف پر ہے کہ حضورؐ  
نے خود تشریف لائے کہ منع کی اجازت کا اعلان فرمایا۔

(۱۷) سلمہ بن اکوع کی روایت ہے کہ حضور نے فرمایا کہ حمرہ و عورت آپس  
میں قرارداد کر لیں تو تین لاٹوں تک ان کی معاشرت کی معیاد ہوئی چاہیے  
اس کے بعد آگر وہ چاہیں نواس مددت میں اضافہ کر لیں اور آگر چاہیں تو  
جدالی احتیار کر لیں۔ (صحیح بخاری جلد عا ص ۲۶۴ مطبوعہ دہلی)

(۱۸) حضورؐ نے جنگ او طاس ولے سال تین دن کے معیادی منع کی  
اجازت دی۔ (صحیح مسلم جلد عا ص ۲۵۳)

”ہی روایت“، ”جمع الفواری“، ”سنن دارقطنی“ اور ”کنز الرمال“ میں بھی  
نقل ہوئی ہے۔

(۱۹) سبڑو جہنی کی روایت ہے کہ حضورؐ نے منع کی اجازت دی تو میں اور  
ایک اور شخص بنی عامر کی ایک عورت کے پاس اٹھ گئے اور اس سے اپنی  
خواہش کااظہار کیا۔ اس نے اپنی اجرت کے مقابل دریافت کیا۔ میں نے  
کہا میں اپنی چادر دوں گا۔ میرے سامنے نے کہا وہ اپنی چادر دیگا۔  
اس کی چادر سبڑو چادر سے اچھی ہوتی لیکن میں اس کی نسبت جوان تھا  
وہ عورت جب اس کی چادر کی طرف دیکھتی تو اس کی طرف مائل ہو جاتی  
اور جب میری طرف دیکھتی تو مجھے پسند کرتی بالآخر اس نے کہا کہ تم اور

تمہاری چادر میرے لئے کافی ہے جس پر میں تین روز تک اس کے پاس رہا۔“

ردِ کنز العمال طائفی جلد ۱ ص ۲۹۷ میں سبرو کی روایت یوں لکھی ہے ”جذۃ الوداع میں جب ہم گد معلم پہنچے تو خانہ کعبہ کا طواف کیا اور صفا و مردہ کے درمیان سی کی۔ بھر حصہ نے ہمیں عورتوں سے متفرگ رہنے کی اجازت دی۔ ہم نے اگر عرض کیا۔ عورتیں راضی نہیں ہوتی ہیں جب تک کوئی معیاد مقرر نہ کی جائے جسٹے حصہ کرنے فرمایا۔ معیاد مقرر کر کے متعدد کرو۔“

۷۔ عطاؑ کی روایت ہے کہ جابر بن عبد اللہ عمرؓ کے ارادے سے کہ معلم لئے تو ہم ان کی ملاقات کو گئے اور مختلف لوگوں نے ان سے سوالات دریافت کئے چھر متد کا ذکر آیا تو انہوں نے کہا کہ یاں ہم لوگوں نے عہد رسول اللہؐ حبہؑ ابو بکر اور سید عمر بن عبدالعزیزؑ برابر منعقد کیا ہے۔ (صحیح سلم جلد ۱ ص ۵۱)

مندرجہ بالا روایات اہل سنت و اجماعت سے ثابت ہوتا ہے کہ رسولؐ مقبول صلی اللہ علیہ وسلم نے منفذ کی اجازت دی اور سمعنہ فرمایا جسی کہ اصحاب رسولؐ بعد از وفات پیغمبرؐ، حضرت ابو بکر اور حضرت عمرؓ کے دور حکومت میں برابر منعقد کرتے رہے اور کسی نے منع کو ناجائز یا حرام نہ کھا۔ پس اب حلالی رسولؐ کو اخزو حرام سمجھنا اور اسے زنا قرار دینا اصحاب النبیؐ پر حرام کاری وزنا کا بے جا الزام لگانا ہے۔ اس لئے وہ لوگ جو بلسو چے سمجھے منع کو ناجائز کہتے ہیں انہیں اپنی صبح کنایا پیش اور دیکھ لینا چاہیئے۔ تاکہ بولنے سے پہلے سوچ لیں۔ اور محض روافض کی صور میں صحابہؓ کی شان میں گستاخیاں نہ کریں۔

## حضرت ابو بکر کی صاحبزادگی کا اقرار

حضرت اسماء بنت ابو بکر رام المؤمنین حضرت عالیہ کی بہن اور مشہور صحابی حضرت زبیر کی زوجہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ کے ذمہ نے مانے ہیں ہمارے ساتھ منتمہ ہوا۔

(تفہیم مطہری ص ۲۴۵) از قاضی شا' اللہ بیانی پتی بحوالہ سنن نافع

## صحابی عمران بن حصین کا بیان

رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مشہور صحابی حضرت عمران بن حصین کا بیان ہے کہ رسول اللہ نے منافق سے ہرگز منبع نہیں فرمایا اور منافق کی ممانعت کا کوئی حکم نازل نہیں ہوا۔

(رسنداً حمدہ بن حصین مطہر عاصم جلد ۱ ص ۳۷)

## فرمانِ شیر خدا

حضرت امیر المؤمنین علیؑ نے فرمایا، اگر بغرنے منتوں سے منع نہ کیا ہوتا تو سوائے شقی کے کوئی زنا نہ کرتا۔

(تفہیم مطہر علامہ جلال الدین سیوطی)

یعنی حضرت علیؑ کے نزدیک منتحر زنا سے بچانے والی بیڑی ہے اور حضرت امیر متصرّف سے روکنے کو درست نہیں سمجھتے کتنے منقول

بالار دوایات جو تمام معتبر کتب اہل سنت والجماعت میں پیش گئی  
ہیں اس امر کا ناقابل تردید ثبوت ہیں کہ زمانہ رسل اللہ اور عباد  
صحابہؓ میں منظہ کو جانتے سمجھا جاتا تھا۔ سنت حضرات عموں مادر یافت  
کرتے ہیں کہ کیا آئندہ مونے بھی متعدد کیا؟ لہذا ضروری ہوا اس کا  
ثبوت بھی پیش کر دیا جائے۔

## حضرت علیؑ اور مرتضیؑ

نامی مزیر احمد صدیقی اپنی کتاب "سبائی سبز راغ" میں حضرت علیؑ کے  
متعدد کا تذکرہ نقل میں طرح کرتے ہیں۔

"ایک شب کو علیؑ نے علیؑ مرتضیؑ کو لپنے گھر بلایا۔ جبکہ رات کا پھر حصہ  
گذر گیا تو وہیں سور پہنچنے کو کہا۔ پس علیؑ مرتضیؑ نے وہیں آرام فرمایا۔ صبح کو غر  
گھر سے باہر آیا تو بطور تعریض علیؑ مرتضیؑ کو پہنچنے لگا کہ آپ تو فرماتے تھے کہ  
مون کو مناسب نہیں کر لپنے شہر میں بغیر عورت کے مجرورات بس کرے۔  
پس فرمایا علیؑ مرتضیؑ نے میرے مجرور ہنے کا تھیں کہاں سے علم ہوا وختی  
یہی نے اس شب کو تھا ری فلاں ہیں سے متعدد کیا"

(سبائی سبز راغ ص ۱۲)

## رسولؐ مقبول فی مرتضیؑ

اہل سنت والجماعت کے آئندہ ارباب میں کے امام احمد خبل روایت  
لکھتے ہیں کہ:-

ابن عباس نے بتتے ہیں کہ جناب رسول مقبول فی متعدد کیا تھا۔  
 (مسند احمد حنبل، الجزا الأول ص ۳۳۴)

اب جبکہ کتب ال سنت وال محدثت سے پوری طرح ثابت ہے کہ صحابہ اور خود رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے متعدد کیا اور سنت سے نہ جانا تو محض بی بات قابل غدر ہے کہ قرآن میں موجود حکم اور سنت سے ثابت عمل کدا لوگ کس وجہ سے ناجائز قرار دیتے ہیں۔ عقیدہ متعدد بلا ضرورت ضروری نہیں ہے مگر بوقت ضرورت حلال و حرام ہے۔ لیکن یہ اس میدہ کو حل نہیں کر سکے ہیں کہ ہمارے سُنّتِ ہجاتی تہیشہ متعدد پر نکتہ چین کرتے ہیں لیکن بوقت ضرورت خود بھی یہی فعل کرتے ہیں جسے حلال کا نام دیا جاتا ہے۔

### ہدیۃ حلالہ سے بہتر ہے

حلال کے لئے اکثر طلاق دینے والا شخص اپنے کسی مغمد دوست سے جا کر کہتا ہے کہ ایک دن کے لئے تمیری مطلقہ سے نکاح کرنو۔ دوسرے دن طلاق رسمے دینا۔ اور عورت کو بھی بتا دیا جاتا ہے کہ ایک دن کے لئے نکاح ہو گا۔ پس جب ان دونوں کا نکاح ہوتا ہے تو نیت اور ذہن میں مدت کا تعین ہوتا ہے (الاعمال بالنبیات) پھر ایسے نکاح حلالہ میں اور متعدہ میں کیا فرق رہا؟ جب تعین مدت پور رہنا مندرجہ ہو گئی لیکن حلالہ میں یہ خطرہ موجود رہتا ہے کہ اکثر ایسا بھی ہو جاتا ہے کہ وہی متعدہ شخص طلاق دینے سے انکار کر دیتا

ہے۔ پس ایسی صورت حال میں طلاق دینے والا اور مطلقاً عورت تو نہ مصیبت ہیں سچھس جاتے ہیں۔ لیکن عقدِ متنه میں مدت و اضعی طور پر مقرر ہوتی ہے لہذا اسیا ختم ہوتے ہی دنوں خود بخود الگ ہو جاتے ہیں۔ طلاق کی احتیاج ہی نہیں ہوتی۔ پس حلال سے مندرجہ پہتر ہے۔

## محض بھم منته محسان حجاج دلیل ہے

”متنه“ قرآن مجید کی مخلوکہ آیت کی رو سے جائز ہے۔ جس کا انکار محال ہے۔ نیز اس بات پر سب متفق ہیں کہ قرآنی آیت کی تصحیح صرف قرآن ہی سے ہو سکتی ہے اور حدیث ناسخ آیت قرآن نہیں ہو سکتی بلکہ جو حدیث خلاف قرآن ہو گی وہ ناقابل قبول اور موضوع مقصود ہے۔ اس نکتہ پر ساری بحث ختم ہو جاتی ہے کہ یا تو کوئی ایسی آیت قرآن مجید سے بتائیے جو آیہ منته کو منسوخ کرنی ہو، جو کہ ناممکن ہے درہ وہ تمام روایات جو حرمتِ متنه کے بارعے میں فارد ہوئی ہیں باطل تسلیم کر لیجئے کیونکہ کلامِ رسول ﷺ کبھی عجمی کلامِ خدا کے خلاف نہیں ہو سکتا۔ لہذا ایسی نامام روایات من گھرت ہیں۔ لیکن پھر تبھی مختصر اہم ان پر جرح کریں گے۔

فیلمِ خالف کی ردِ فتحت یہ ہے کہ حضور ﷺ نے بے شک متعدد کی اجازہ فرمائی تھی لیکن بعد میں اس کی ممانعت فرمادی ابی نہیں میں روایات ہیں جو ایک سے دوسری اختلاف ہے۔ اس قدر تضاد ہے کہ سوچنے والا اٹاً متنه میں سچھس جاتا ہے، کہ یہ کیا پریشان کرن روایات ہیں۔

مشنون کنز العمال جلد عہ صد ۲۹۵ میں ایک ہی رادی (رسبوہ جہیں) سے تین مختلف روایات ہیں۔ جن میں ایک کے مطابق حضور نے خبر کے دن متعدد کی مخالفت فرمائی۔ درمری میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے روز متعدد منع فرمایا۔ اور تیسرا میں بیان ہوا کہ سرکار دو عالم گئے جمیعت الوداع کے موقع پر متعدد روک دیا۔

اس کے برعکس صحیح مسلم میں اہل سنت و اجماعۃت کے امام مسلم نے اس عقیدت کے عنوان کے لئے علیحدہ باب قائم کیا ہے۔

”باب النکاح المتعدد و بیان انه ابیح شرعاً نفع والستقرت تحریر“

الی یوم القیامت؟“

”باب النکاح المتعدد اس امر کے بیان میں کروہ مباح فتاویٰ اور چھترخ ہوا اور اس کے بعد مفسوخ ہوا اور بچھر قیامت تک کے لئے اس کی حرمت قائم رہی۔“

لیکن اس باب کے آگئے ہی جلد عہ صد ۲۹۶ پر وہ روایت لکھی ہے۔ ہم نے گذشتہ اور اس میں فتن کی۔ اسی طرح صحیح مسلم میں یہ روایت جھی موجود ہے کہ

”ابوالزبیر کا بیان ہے کہ میں نے جابر بن عبد اللہ کو کہتے رہنا کہ ہم لوگ برابر ایک ملکیتی بھروسیا اُن کے عوض میں متعدد کرتے رہے ہیں جناب رسالت نامہ کے زمانے اور چھر حضرت ابو بکر رضی کے دور میں یہاں تک کہ حضرت عمر بن مخروہ بن حمیث والے واقعی میں اسکی مخالفت کی کنز العمال میں اس کی اجرت ”ایک پیارا ست“ لکھی ہے۔ اس کی

تائید "فتح الباری" مشرح صحیح بخاری جلد ۹ ص ۱۳۷ پر بھی کی گئی ہے۔ منقولہ بالاروایت سے ثابت ہوا کہ متعدد ممانعت حضرت عمرؓ کی حادثہ اقلذ کر روایات میں ممانعت کا حکم نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے منسوب ہے۔ ایسے تقاضہ کی صورت میں اعتبار کس بات پر کیا جائے۔

اسی طرح کتب العمال جلد ۱ ص ۲۹۵ پر ہے کہ "ام عبد اللہ بنت ابی فتحیہ کی روایت ہے کہ ایک آدمی شام سے آیا اور ان کے مکان میں قیام کیا۔ اس نے گھا لیں یعنی عورت کے مجھے تکلیف ہے، تم میرے لئے کوئی عورت نہ لاش کرو، جس سے میں متنقہ ہو سکو۔" وہ کہتی ہیں میں نے اسے ایک عورت کا پتہ دیا۔ اور اس نے اس سے متقدہ کیا۔ اور اس پر کچھ عذر ل لوگوں کی گواہیاں قرار دیں۔ پھر ایک طویل زمانے تک وہ اس کے ساتھ رہا۔ اس کے بعد شام والپس چلا گیا۔ کسی نے حضرت مسیح کو اطلاع دی۔ انہوں نے مجھے بلوایا اور فرمیا کہ کیا یہ واقعہ صحیح ہے۔ میں نے کہا "ہاں" انہوں نے فرمایا جب وہ پیر آئے تو مجھے اطلاع دینا۔ جب وہ آیا تو میں نے حضرت مسیح کو اطلاع دی۔ انہوں نے اسے بلوایا جیسا اور کہا کہ یہ تم نے کیا کیا تھا؟ اس نے کہا ایسا رسول اللہ کے سامنے کیا۔ انہوں نے منع نہیں فرمایا یہاں تک کہ حضورؐ کا انتقال ہو گیا۔ پھر حضرت ابو بکرؓ کے زمانے میں ایسا ہوا انہوں نے بھی منع نہیں کیا۔ پھر خود آپ کے زمانے میں بھی ایسا ہوتا رہا آپ نے بھی کوئی ممانعت نہیں فرمائی۔" حضرت عمرؓ نے کہا "قم پے اس خدا کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔ اگر میں پہلے ممانعت کر چکا ہوتا تو

تہیں سنگار کر دیتا۔ اچھا جدائی اختیار کر لو۔“  
 اس روایت سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ زمانہ عمر نے متعدد ہوتا  
 رہا اور صحابہ نے اس حرام سے بھاگ لیکن بعد میں خود حضرت عمر نے اسے  
 منوع قرار دیا۔ حالانکہ یہ ممانعت بالکل غیر شرعی تھی۔ کیونکہ حکم قرآن وہ  
 کہ مطابق ہی کوئی امتی اس کا جائز نہیں ہے کہ شریعت میں خلاف قرآن  
 دہشت تبدیلی کرے۔

## حضرت عمر کا اقرار

حضرت عمر عز و اقرار کرتے ہیں کہ  
 ”دو متعدد حقیقی جو رسول اللہ کے زمانے میں راجح تھے لیکن میں  
 انہیں بند کرتا ہوں۔ ایک متعدد اور دوسرا عورتوں کے ساتھ متعدد“  
 (زاد المعاویا بن قیم جلد ۱ ص ۲۷۴)

## تابعین متعہ کو جائز سمجھتے تھے

فتح الباری شرح میجھ بخاری جلد ۹ ص ۱۳۸ پر ہے کہ  
 ”ابن عباس کے تمام اصحاب بخاری مکہ و مکران تھے جو ای متعہ کے قال  
 تھے۔ ابن حزم نے کہا ہے کہ تابعین میں سے طاؤس، سعید بن جبیر  
 عطا اور حمام فتحیہ مکہ اسے جائز سمجھتے تھے۔“

## محمد رسول حضرت عبد اللہ بن عباس کی رائے

محمد بن عبد الرحمن بن حنبل نے اپنی کتاب میں ابن جریج سے انہوں نے عطا کے درمیان کی ہے کہ "ابن عباس کہا کہ کرنے سخت کر متنه کا جائز ہونا خدا کی طرف سے اپنے بندوں پر رحمت کی حیثیت رکھنا سبقاً۔ اگر عمر نے اس کی ممانعت نہ کر دی ہو تو کبھی کسی کو زنا کا ضرورت نہ ہوتی بحیر علوم، صحابی و محدثوں مقبول حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کے مذکور ذریعہ بالا مکملوں سے ہم اس نتیجہ پر پہنچئے ہیں کہ آپؐ کے نزدیک متفق "خدا کی رحمت" مختار و متشہ پر حکم امتناع حضرت عمر نے صادر کیا ہے ورنہ حضرت عمر نے یہ حکم بالفہر فرمایا۔ لہذا یہاں سوچنا پڑے گا کہ خدا نی کلام اور رشادی فرمان پیش کیوں منع کیا؟ اس بات کو رہنے دیجئے اس کی کچھ نہ کچھ وجوہات ضرور ہوں گی۔ لیکن راقم المعرف یہ دعویٰ کرتا ہے کہ ایسی ممانعت قرآن حکیم سے ہرگز ثابت نہیں ہو سکتی اور رہادی کوئی ایک بھی صحیح حدیث ایسی ملتی ہے جس سے حضرت عمرؐ کے اس حکم امتناع کا جواز مل سکے۔ اس کے عکس ایسی ایت متعارج بھی قرآن مجید میں موجود ہے اور اس کی تائید پیش کافی احادیث کتب اہل سنت والجماعۃ میں محفوظ ہیں۔ اب قرآن گوچھوڑ کشف فی قرآن روایات کو قبول نہیں کیا جا سکتا ہے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے متعدد کو اللہ کے حکم سے حلال قرار

دیا۔ اب کسی غیر نبی اُمّتی کے حکم سے حرام نہیں ہو سکتا۔ جبکہ دین حضرت  
کی حیات طیبیہ میں مکمل ہو چکا اور بعد از وفات پھر کوئی بھی غیر نبی اُمّتی  
خدا اور رسول ﷺ کے حکم کو بلا و جرم منسوخ کرنے کا مجاز نہیں خواہ دہ  
حضرت علی علیہ السلام ہی کیوں نہ ہوں۔

## فتح آیت

صلی اللہ علیہ وسلم

حیدر آزاد فخر شیر

علیہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک دین کی ناک موم کی ناک سے  
بھی زیادہ پلکدار ہے۔ اس کو محض قیاس کی انگلی کا اشارہ کافی ہے  
جس در صدر صنی مورٹ لو۔ چنانچہ ہر ہٹ در صدر یا یہ حال ہے کہ قرآن میں  
بصراحت موجود احکام کو سمجھ قابل اعتبار نہیں تسمیح گیا۔ اور جب  
ساری ادھر ادھر کی توضیحات باطل نظر آنے لگتی ہیں تو وہ آیات ہی  
کو منسوخ کر قبول کرنے سے انکار کر دیتے ہیں حالانکہ سنت الہی  
ہے کہ منسوخ آیت کی ناسخ آیت ہوتی ہے چنانچہ آپ متکے بارے  
میں کچھ سنی حضرات کا زعم ہے کہ آیت مو صرف منسوخ ہے۔ لیکن اس کی  
آیت ناسخ نہیں بتائی جاسکی حالانکہ قدیم علمائے اہل سنت والجماعت نے  
صف الفاظ میں اقرار کیا ہے یہ آیت منسوخ نہیں ہے بلکہ حکم ہے۔  
جبکہ علامہ اہل سنت جاراللہ ذعشیری نے اپنی تفسیر کتاب کی جلد اوقل ہی  
آیت منسوخ کے بارے میں تبہیم کیا ہے کہ یہ آیت مشروخ نہیں ہے بلکہ دبی گئی  
لکھا ہے۔ اسی طرح صحیح بخاری جزو علی ص ۲۳۴ میں عمران بن حصین سے منقول

ہے کہ آیت متنہ دفتر قرآن میں نازل ہوئی جو فرائی میں موجود ہے۔ یہ نے جناب رسول خدا کی موجودگی میں اس پر عمل کیا۔ چھتر لقرآن میں اس کی حرمت نازل ہوئی اور سرہ پیغمبر نے اس سے منع فرمایا۔ ایک شخص نے اپنی رائے سے حرج چاہا کیا۔ (عمر بن)

پس چونکہ متن کے حق میں آیت قرآن، احادیث رسول ہم جماعت صحابہ و تابعین پیش ہے لہذا شبیہ متنہ کر کے اتباع خدا اور رسول کرتے ہیں اور دوست حق بجانب ہیں۔

## نکتہ

کشف المغطا شرح موطا امام مالک مطبوع ع لاہور ۳۲۹  
پیرا ملیحد بیش کے مشہور عالم دحید الزمان حیدر آبادی تسلیم کرنے ہیں کو متنہ کرنے پر کوئی حد شرعاً نہیں شریعت نہ متعہ پر نہ اپنی کھلی اب الفضاف سے بتائیے پھر متنہ کو زنا کیہر نکر کہا جاستا ہے۔ جبکہ زنا کی مزا سنگاری ہے۔ اگر متنہ بھی زنا ہوتا تو حد شرعاً ضرور لازم آتی اور خود رسول خدا کسی بھی وقت متنہ کو ہرگز جائز قرار نہیں دیا جائیں ایسا تسلیم کر لینے سے مقام بخوت کی توہین کا ارتکاب ہو گا کر علماً عظیم بنی نے معاذ اللہ ایسا حکم دیا جو درست نہ تھا۔ اور سچے لغوڑ باللہ خدا اللہ نے بھی یہ غلطی کی حالانکہ یہ امر محال ہے۔ بنی کا علم اپنی

و سعتوں اور بلندیوں میں انتہا تک پہنچا ہوا ہوتا ہے۔ جیسا کہ سرکار رہالت میں ارشت دفرمایا۔

مجھے خدا نے علم کی اس بلندی پر فائز کیا ہے جہاں سے میں اس دنیا کو بھی دیکھ سکتا ہوں جہاں سے حقائق کائنات اُبھرتے ہیں اور اس دنیا کو بھی جہاں پر منطبق ہوتے ہیں۔

یہ ہے مقامِ نبوت یہی ہے وہ افتنِ علی جس پر نبی فائز ہوتا ہے جہاں سے وہ اس دنیا کو بھی ریکھتا ہے جو دوسرا انسان لوں کی نگاہوں بیکرہ قیاسِ خیال اور دیم و گان تک اوچھل ہے۔ اور اس دنیا کو بھی جہاں جنی نوعِ انسان بتتے ہیں۔ وہ علم کی انتہائی بلندیوں پر ہوتا ہے۔ ایسے علمی پادی کے متعدد یہ کہنا کہ اس نے ایک مردت تک ایک مذوم فعل کی اجازت دی اور بعد میں ممانعت فرمائی بہتان عظیم ہے۔ لہذا یا تو ہم عصمت رسولؐ کی حفاظت میں یا شاہی حکم کی پاسداری۔ اس معاملہ کا فیصلہ قاریین پر ہے کہ دو نو ز صورتوں میں کوئی قابل قبول ہے۔ ہم تو بہر حال اُمت محمدؐ ہوتے ہوئے یہ تسلیم کرتے ہیں کہ متعہ "مباح" ہے۔ اسی لئے حضورؐ نے بھکم خدا اس کو جائز قرار دیا۔ اگر یہ قابل مذمت ہوتا تو سرکارِ دو عالم کجھی بھی اس کی اجازت نہ دیتے مگر ہی خود متعہ فرماتے اور نہی صاحبہ اور آل نبیؐ کو کو ایسا کرنے دیتے۔

## مفتہ پر اعترافات

نکاح و احتجی کی طرح عقد مفتہ کی بھی ایک قانونی حیثیت ہے اور ظاہر ہے کہ صرف اچھے قانون کا ہونا ہی کافی نہیں ہو سکتا۔ اس قانون کے پیچھے قوت نافذہ کا ہونا بھی از لیس ناگزیر ہے۔ اگر قوت نافذہ کمزور ہو تو قانون کوئی نتیجہ پیدا نہیں کرتا۔ عقد مفتہ کے ساتھ ایسی ہی ستم ظریفی ہوئی۔ کتابِ قوانین خداوندی میں قانون تو موجود رہا لیکن بدسمتی سے قوت نافذہ کمزور ہو گئی۔ لہذا ایک معقول قانون ہے نتیجہ رہا۔ اس کے بر عکس بغیر قانونی امور کو تقویت حاصل ہوئی اور معاشرہ ان فوائد سے مستفید نہ ہو سکا جن کے لئے اسلام کا یہ قانون وضع کیا گیا۔ جھوٹی۔ من کھڑت روایات کے دلیلے (حزب حکومت) نے پروپیگنڈا ایم جاری کی اور عوام الناس کی توجہ اس قانون کے محاذ سے ہٹانے کے لئے کرنی واقعیت فرد گذاشت نہ کیا گیا۔ فیاضی طور پر لوگوں کی توجہ اس قانون سے درہ بھی اور عوام نے اس کے حق تحقیقیات رخانی ذہن ہمرکر حکومت ہی نہ کی۔ اور انہار ھی تقلید کاشکار ہے۔ متعدد خلاف حکم خدا اور رسول "ذنا" سمجھا جانے لگا۔ اور سبید ہے سادے عوام کو کمزور اور حصور طلاقی میں حاصل کار بنا یا یہ حالانکہ مخالفین کی طرف سے متعہ پرستی بھی اعترافات کئے جاتے ہیں وہ تمام کے تماقہ دراہی پر بھی دار رکھے جاسکتے ہیں اور غیر مسلموں نے ایسے ہی اعترافات اسلام کے حکم نکاح پر کر رہیں کہ اگر بیت

محض شہرتوت پرستی ہی کی ہو تو نکاح کر کے بھی طلاق دی جا سکتی ہے بلکہ متعہ میں تو چھپنگی مدت مقررہ کا الحافظ رکھا جاتا ہے لیکن مذہب سنبی کے نکاح کو توڑنے کے لئے تو صرف زیان سے قین مرتبہ طلاق کا لفظ ادا کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ لہذا ادھر نکاح کیا اور صرطلاق طلاق طلاق کہہ کر ختم کر دیا۔ اور اگر اضاف سے فیصلہ کیا جائے تو تیکم کرنا پڑتا ہے کہ ”عقد متعہ“ مذہب سنبی کے دامن نکاح سے بہتر ہے کیونکہ کم سے کم اس میں تحفظ و ذمہ داری کچھ مدت کے لئے ضرور موجود ہے جیکہ مذہب سنبی کے نکاح میں تین سیکنڈ تک کا اعتبار نہیں ہے رہے یا نہ رہے۔ پس عقد متعہ پر تمام اعتراضات فضول ہیں کیونکہ وہ سارے دامنی مکاح بھر جی کرے جاسکتے ہیں۔

## احتیاج مقتضی

چند مثالیں پیش خدمت میں جو اس ضمن میں واضح روشنی ڈالنے میں مدد کریں گی کہ بسا اوقات متعہ انسان کی اہم فطری ضرورت واحتیاج ہوتی ہے۔

(۱) اگر کوئی شخص طریل مدت کے لئے اپنے وطن سے باہر جاتا ہے اور چند دو جو ملت کی بنیا پہنچنے اہل دعیاں اس کے سامنے نہیں ہوتے لیکن اس کی فطری خواہشات اس کا سامنہ نہیں چھوڑ سکتی ہیں۔ چنانچہ ان قدر تی ضرورتوں کا نلبیر طاری ہوتا ہے۔ اس صورت میں نکاح دامن اس کے لئے ممکن نہیں اور ان پیدا شدہ حالات میں صبر اس کے لئے مضر

صحت ہو سکتا ہے۔ چنانچہ اب اس کے لئے شرعی حکم کیا ہو سکتا ہے؟  
 یہی کہ وہ مدت مطلوبہ کے لئے عقد منعقد کرے یا پھر غیر آئین راستے استعمال کرے  
 ۱۔ بعض ممالک میں ایسے قوانین ہیں کہ کوئی غیر ملکی شخص دہان سے  
 شادی کر کے اپنی بیوی کو اپنے اصل وطن نہیں لا سکتا۔ اگر دہان  
 عقد منعقد کر لیا جائے تو دونوں میاں ہیزی معینہ مدت کے بعد آزاد  
 ہوں گے اور نکاح دامنی کی صورت میں یا تو طلاق کی خواہ دوست  
 ہوں گی یا دونوں ساری عمر ایک بندھن میں بلا وجہ جگہ رہیں گے  
 ۲۔ عقد منعقد کرنے میں ایک یہ بھی فائدہ ہے کہ مرد و عورت کے لئے  
 ایک موقع فراہم ہو جاتا ہے کہ ایک دوسرے کو سمجھ سکیں۔ اگر دونوں  
 کی طبیعتوں میں مطابقت ہو تو یہی عقد نکاح دامنی میں بدل لیا  
 جا سکتا ہے۔ اور آئندہ زندگی خوشگوار ہو سکتی ہے لیکن اگر دونوں  
 میں مخالفت طبع ہو تو مقررہ مدتِ منعقد کے بعد دونوں حسب منشا  
 راستے اختیار کر سکتے ہیں۔ اگر دامنی نکاح کی صورت میں ایسا واقعہ  
 پہش آتا ہے تو ساری زندگی اجیرن بن جاتی ہے اور بالآخر نوبت  
 طلاق تک آجائی ہے۔

ہم۔ طبیعی اصول ہے کہ بڑھا۔ پہ میں عورت کی خواہش مرد کو زیادہ  
 ہوتی ہے اور خصوصاً کہ عورت کی ان کی یہ خواہش حرص و ہوس  
 پر محدود نہیں کی جاسکتی کیونکہ فطری امر ہے اور طبیعی تقاضا ہے۔ یہی وجہ  
 ہے لوگ کھوئی مری جوانی مکر جھکائے تلاش کرتے پھر تے ہیں اور سنیروں  
 روپے اور حزادھر کی دوایتوں پر برباد کرتے ہیں لیکن اسلام جنگ کے

حکیمانہ نظام ہے لہذا اس نے اس مشکل کا حل بھی بہت آسان دریافت کیا ہے کہ اگر مرد میں عقل سبب باقی ہے اور کم من عورت کا استعمال دوائی کے طریقے پر علیش و عشرت کے لئے نہیں چاہتا تو یہ نسوانی ہو گا چنانچہ ابتدا میں اس نسخہ پر عمل کیا گیا۔ تاریخ سے یہ بات پوری طرح ثابت ہے کہ عالم ضعیفی میں صحاپنے کم سن لڑکیوں سے شادیاں کیں۔ مگر آج کل بعض ضد میں اس بات کو معیوب بھٹھرا کر بزرگان اسلام کی سیر نوں گوشہ مندہ کیا جانا ہے۔

لیکن یہاں یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ چلے یہ نسخہ ضعیف مرد کیلئے فائدہ مند ہو سکتا ہے۔ مگر عورت کے لئے بیکار ہے کیونکہ مرد بڑھا گرد و کرنے کے لئے اپنا بڑھا پا جو ان عورت کے سپرد کر دیتا جو عورت کے حق پر ڈاکر اور ظلم ہے لیکن ذرا غور کیجئے ایسا اختر جو لوگی نکاح پر درست ہو گا۔ لیکن اسلام نے حکم منع نافذ کر کے ایسی صورت حال میں مرد و عورت دونوں کی فطری خواہشات کا ناظر رکھا ہے کہ کھنوڑے عرصہ کے لئے تم اس دوائی کو استعمال کر لو۔ پھر اس کو جھوڑو۔ اب مرد کا فطری تقاضا بھی پورا ہو گیا اور عورت بھی آزاد ہے کہ حسب منشاء اس کو رکھتی ہے۔ ساری عمر ڈھنے کے پلے بندھنیں رہتے گی۔ لہذا ظلم کسی پر بھی نہیں ہو جائے۔

۵۔ منع سے اسلام کے اس دعویٰ کی تصدیق ہوتی ہے کہ دوہنی نوع انسان کی بدلتی ہوئی معاشرت کے ہر تغیر و تبدل پر حاوی ہے چنانچہ زمانہ حال میں یورپ و روس و جیرہ کی تعلیم کے زیر اثر لوگوں میں

نکاح کی بندشتوں کو قید سمجھا جاتا ہے۔ اور لوگوں نے نکاح سے نجات حاصل کرنے کے توانین بنائے کی کوششیں تیز تر کر دیکھی ہیں۔ بعض لوگ ابیسے بھی ہوتے ہیں جو محض پیدی و پچوں کے اخراجات کی وجہ سے نکاح نہیں کرتے حالانکہ ان کے فطری جذبات میں ہمیجان ضرور ہوتا ہے۔ ابیسے افراد کے لئے منعدہ ایک نعمت بلکہ رحمت کی حیثیت رکھتا ہے۔ ان کو زنا سے بچا کر ان کی قدرتی اندر ولی قوتی کے منتrodہ نما کامیابی کا حصہ میں بھٹکھڑتا ہے۔

۶۔ بعض عورتیں ایسی ہوتی ہیں جو متمول گھر انوں سے تعلق رکھتی ہیں لہذا دولت مردی نے ان کو مغور کر دیا ہوتا ہے اس لئے وہ اپنی بپنڈ کے مردوں سے مساوی پانہ طرز پر زندگی بسر کرنا پسند کرتی ہیں وہ اپنی اولاد کی بھی مشکل ہو سکتی ہیں اور مرد کو بھی غربت سے بچا سکتی ہیں۔ اسی طرح بعض مرد ایسی آزاد طبیعت کے ہوتے ہیں کہ ایک عورت کے ساتھ حفظ نہیں آتا۔ ان کی بے شمار دولت کا اس طرح غریب دباجہ اسٹریپ عورت نوں میں نقشیں ہوتے رہنا سو سائی کے لئے ہنایت مفید ہے۔

الفرض کسی حیثیت، کسی درجہ، کسی مزاج کسی طبیعت کا کوئی ہو مرد یا عورت اس کے لئے متعذہ ہنایت مفید قانون ہے۔ مذکورہ بالا ہیان سے یہ بات پایہ ثبوت کو ہرچی کہ عقد متعذہ از روئے قرآن و احادیث حلال ہے اور بساز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بلا جواز و نص شرعی اسے حرام سمجھ لیا حالانکہ بعض حالات میں متعذہ انسان کی اہم ضرورت ہوتی ہے۔

## بلا ضرورت متعہ کرنے کی مخالفت

ہم نے گذشتہ بیان میں حالت متعہ کو ثابت کیا۔ لیکن جس طرح دیگر شرعاً الحکام میں اعتدال سے کام لینا ضروری ہے۔ اسی طرح متعہ بلا ضرورت پر بھی ممانعت وارد ہوتی ہے۔ جیسا کہ احوال آمد الہباء سے پوری طرح ثابت ہے متعہ کے جواز شرعاً سے ناجائز فائدہ اٹھانا لقیناً اس کی حکمت و مصلحت کو خاک میں ملا دینا ہے اور ایسا کرنا عقلی طور پر جرم سے کم نہیں ہے۔ چنانچہ عمل عین متعہ لستے پیدا شدہ منائج کی ذمہ داری کسی صورت میں بھی حکم شرعی پر عائد نہیں ہو سکتی۔

**مثال ۱۔** یاں ایک نسبت خاص ہے اور قدرت نے اسے ہر حالت میں حلال فرمایا ہے لیکن بلا پیاس آب خوری مضر صحت تو بھئی ہے مگر ممنافی حکم مترکی نہیں ہے۔ یہ انسان کا اپنا فرض ہے کہ ہر چیز کو اپنی ضرورت و تقاضا کے تحت استعمال میں لا سے۔ اور حدود اعتدالیہ سے بجاوز نہ کرے کیونکہ عدل کو اتنی اہمیت حاصل ہے کہ اسے اصول دین میں شامل کر دیا گیا ہے۔

چنانچہ امروء بحر حق نے اکثر بدایت فرمائی کہ بلا ضرورت متعہ کیا جاتے۔ امام موسیٰ کاظم علیہ السلام سے متعہ کے متعلق پوچھا گیا جفت نے جواباً ارشاد فرمایا، پیوسی کی موجودگی میں متین متعہ کی کیا ضرورت ہے؟ چنانچہ اسکی نظر میں کیا کرو وہ محض تخصیل علم کی خاطر دریافت کرنا چاہتا ہے

## مولانا سید ابوالا علی مودودی کا نظر بہ

علمائے اہل سنت والجماعت میں جناب مولانا سید ابوالا علی مودودی کا مقامِ ممتازِ محتاج تعارف نہیں وہ مفسر قرآن اور کسی حد تک فراخدا عالم ہیں۔ چنانچہ سورۃ المؤمنین کی آیت ۴-۵ کی تغیریت بیان کرتے ہوئے رقمطرار ہیں کہ "متو کو مطلقاً حرام قرار دینے یا مطلقاً مباح ہٹھ رافی نہیں کر شیعوں اور شیعوں کے درمیان جواختلاف پایا جاتا ہے اس میں متأثرہ نے بیجا شدت پہما کر دی ہے۔ ورز امیر حق معلوم کرنا کچھ مشکل نہیں ہے انسان کو با اوقات ایسے حالات سے سابقہ پیش آ جاتا ہے جن میں نکاح ممکن نہیں ہوتا۔ اور وہ "زن" یا "امتنع" میں سے کسی ایک کو اختیار کرنے پر مجبو رہ جاتا ہے۔ ایسے حالات میں "زن" کی نسبت "متو" کر لینا بہتر ہے،"

چنانچہ خلاصہ کلام یہ ہے اکابر بوقت ضرورت "منع" کر لینا جائز ہے اور بلا ضرورت منزع ہے۔ اس امر کی تقدیم قرآن مجید، احادیث رسول ﷺ اقوال معصومین اور فرمودات علمائے عظام سے ہوتی ہے۔ لہذا متعد کی تحریک محتاج دلیل ہے۔ اور بعض شیعوں کی صند کی بناء پر بعض علمی کے باوجود اسے حرام سمجھا جائے لگا ہے۔ ناظرین کرام سے گذاشت ہے کہ رسالہ نہ کا غیر جانبدارانہ جذبات سے مطالعہ فرمائ کر اپنے یعنی خیالات سے مطلع فرمائیں۔

سچیل سکھیت

حیدر آباد لطیف آباد، پاٹ نمبر ۸۹۔

## ناصلی ایکواں پر تیصرہ

جب غیر شیعو حضرات کو حیثت متعبد کے سلسلہ میں ان کی کتب میں موجود روایات کی طرف متوجہ کیا جاتا ہے تو ان میں سے کچھ افراد آگ بگردہ ہو جاتے ہیں اور تمہذیب و اخلاق کے سارے پندرہن توڑ کر گھائی گلروج پر اتر آتے ہیں ایسی ہی مذہوم ذہنیت کے ایک فرد عزیز سید احمد صدیقی صاحب ہمیں جہنوں نے محض شیعہ دشمنی میں خداوند عظیم رسول کریمؐ اور آل اطہار کے علاوہ اصحاب دیگر بزرگان دین کی بنیان میں گستاخیاں کرنے کا وظیفہ اختیار کر رکھا ہے۔ ہمیں ان کی ہر زہ سرویبوں کا اس مختصر سال میں جواب دینا مقصود نہیں ہے مگر ان کی خیانت اور مختاری سے پرداہ امتحاناً ناضر و ریسمیجا گیا ہے۔ چنانچہ ہم نے گذشتہ اوراق میں اسماء بنت ابو بکر کی جزو روایت نقل کیا ہے۔ یہ نقل عزیز صاحب کو بہت ناگوار گزری ہے چنانچہ اپنی کتاب سیبی شربانی کے صفحہ ۲۸۵ پر اپنی ناراضی کا اظہار اس طرح کرتے ہیں۔

”اس دلدار المتنہ (رسید العلام اعلامہ علی نقی النقی مراہی) کی جرأت دیکھئ۔ اپنی ماں جہنوں کی حرمسکاری کی پرداہ پوشی کرنے کے لئے کس بے حیای سے خلیفہ اول کی پاک دامن طاہر اور مطہر بیٹی سے اپنی ناپاک روایت کو جو کسی دشمن اسلام و افغانی نے نڑاشی ہے منسوب کرتا ہے اور مسلمانوں کی غیرت

کو نہ کارنا ہے۔ مگر افسوس نہ ملا بد الیونی اس کتاب کو ضبط کرنا نہ کرنے کے لئے بولتے ہیں اور نہ ملا مودودی جنگ کاتا شایدی اور شادگرامی زینت گرد پوش کیا گیا ہے۔

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ رافضیوں کو منع کرنے سے آخر و کامس نے ہے۔ اسلامی دنیا میں جگہ جگہ چلکے آپار ہیں عیاشیان ہو رہی ہیں کوئی روک نہ کر نہیں کرنا چھرا اگر آپ اپنے آبائی زمیں معاش کو اختیار کر لیں یعنی ابی مان بہنوں کو اس دھن سے سے فکار ہیں تو کون اعتراض کرے گا ہے؟

ا خلقی صواب اور آداب تحریر کے آئینہ میں مندرجہ بالا عبارت جو مقام رکھتی ہے وہ قارئین پہنچتا ہے۔ مجھے اس ناصیحی کے بعد ہرودہ کلام پرندہ ہی کوئی تعجب ہے اور نہ ہی افسوس گیونکہ صدیوں سے سادات پرست کرنا ان کے بزرگوں کی فطرت رہی ہے جو بدال نہ جاسکی۔ میرا یمان ہے کہ ہر دشمن اہل بیت رسول ﷺ نظر نا تحقیق ہوتا ہے اور چوکھے عزیز را مدد مدقی بھی ایسے ہی ہیں اس لئے ان کا ہونا ان کی عبارت ہی سے ثابت ہو جاتا ہے کیونکہ حلال زبان سے ایسی گفتگو نہیں ہو سکتی ہے جو انہوں نے کی ہے بہرحال ہمیں ان کی تولید ولادت سے کوئی سرور کا شہر نہیں تھے۔ البته اپناؤ ان خیال یہ ہے کہ کراچی میں نوزاںیدہ بچے نالیوں میں ٹھنکے چار سے ہیں، "اکا جو فقرہ عزیز صاحب نے لکھا ہے، شاید ان ہی بچوں میں سے ایک وہ خود بھی ہو سکے۔ اور انہیں ہی کے بزرگوں کی مہربانیوں سے اسلامی دنیا میں

چکلے آیا وہیں اور عیاشیاں سو روپی ہیں۔ کیونکہ اگر ان کے بڑے گروہ متوہ پر ناجائز اینڈر کی نہ گاتے تو یہ خرامکاری نہیں تھی وہاں وہ سو جائیں لہذا اس فحاشی و بدکاری کی تمام ترزیہ مدد داری بزرگ عزیز صدقی کے سرخہ۔

جس روایت کو عزیز صاحب نے اپنی نایاں روایت، کہ کراس ایسٹ ایشیا میا پہنچ کر گویا یہ روایت کسی شیخ نے خود گھر کر بیان کی ہے۔ وہ امام اہل بنۃ نبی کی سنت میں موجود ہے۔ اور قاضی شاہ اللہ سعید نے اسے اپنی تفہیمی مذہبی میں نقل کیا ہے امام نبی کا مقام یہ ہے کہ ان کی کتاب صحاح حدیث میں شمار کی جاتی ہے۔ لہذا جو کچھ نابھی نے بیکواس کی ہے وہ ساری اپنے سی امام نبی سے مشتق ہے۔ اور سولوکی بدللوکی اور مودودی صاحب اسی لیے خاموش رہے ہیں۔ کروہ جاتے تھے کہ یہ روایت خود ساختہ ہے۔

ہے بلکہ سینیوں کی ثقہ برگت سے نقل کی گئی ہے اگر یہ روایت راستیوں سے تراشی ہوئی تو صرف سینیوں کی تیرت جاگ جاتی اور اس کی تردید کرتے مگر نابھی جن میں غیرت کا مادہ تو تاہمی نہیں ہے بلکہ ان کا ضمیر تھا یہ غیرتی کا آمیزہ ہے۔ غیرت کی بات کرتے ہوئے بھی یہ غیرت لنظر آتے ہیں۔ لہذا عزیز صاحب نے اپنا بے حیاتی اور بے غیرتی کا ایک ثبوت اس طرح پیش کیا۔

”عزیز صاحب (سردار آغا خاں سلطان، عالی الدین مقام اور صاحب الہدایہ المیں مزاد میں) قالاون و ان اور می ہیں جو کچھ بختے ہیں۔ عدالت کے کامنے پر ناپ تو لکھ بختے ہیں مگر مسلموم ہوتا ہے بڑھا پے کی وجہ سے عقل مار کی گئی ہے اور خود اپنی بات بختی سے خاری ہو جکے ہیں۔ راگی اور عیار منی نکاح کا مقابلہ کی اور اس کی خوبیاں بس خود ہی سمجھیں یہ نہیں لکھا کہ ہمارے یاپ دادا کی بھی سمجھو سے بعید تھیں۔“

کی تھیں میکن چونکہ ہمارے بہب بنا نے والے شیخہ پیشہ عبد اللہ بن سیاحد  
 کاری کے ذریعہ اسلام کو بد نام کرنا چاہتے تھے۔ تم وہ بے خوبیاں فرشتوں  
 کے پیدا اور گناہوں کے معاف پونے کی بانش پر فوجوں میں۔ بہر حال اگر اس  
 جو شستے رفض عقیدت مذم ملکین ہیں تو کیا اعتراض ہو سکتا ہے۔ خدا انہیں  
 سماں کرے۔ وہ سب اپنے دامنی نکاح عاصی کر کے اپنی اپنی بیویاں بدل  
 دیں۔ مگر بے چارے عمر بڑی بیان کو کیوں بروتے ہیں اس نے جس کو منع کیا وہ  
 جائیں اور ان کا کام جانے تھیں اس سے کیا مطلب (سانی بزمائی مٹے) <sup>۱۷</sup>  
 مرتضیٰ صاحب مرحوم اعلیٰ احتمام نے جو تحریر فرمایا وہ آنکہ لا جواب ہے  
 مخفی تجارتی فایروں کی خاطر اپنے الیوانہ اہلین کا ملکت جواب اپنی کتاب  
 کے سرورقن پر بکھر دیا حالانکہ جمیلیہ یا حاقد کو کسی بھی قسم کا کوئی جواب  
 نہ رہا۔ وہ ایک سی بات کا سوتا ایسے نہ بن پڑا۔ البته مرحوم نے اپنی تاذون و ادنی اور  
 عدالت کی جو شہر آپ کی اور آپ کے بزرگوں کی برتری پشت پر گاہی اس کی جن آن جبی اپ  
 کو خوسوس ہو رہی ہے اور الشاعر اللہ امداد بھی ہوتی رہے گی۔ مرتضیٰ صاحب کی باقی  
 اس تدبیجی تلی اور معموقوں ہی کہ محاںد کو راہ فروختیا رکرنے پر پھر کر دیتی ہیں۔  
 اور ناصیوں کو ایسی مرحومیت کا تلقین ہیں کہ شدت تکلف سے رکھنا اُنھوں نے پس اور  
 ان کی سمجھو ماری جاتی ہے۔ تمبا کے دامنی نکاح اور سماں سے عاصی نکامہ میں  
 فرق ہے کہ تمبا ایک دامنی طلاق، طلاق کس کر روزا جاسکتا ہے۔ بلکہ  
 سماں اوقات تمبا ایک دامنی صرف ہمارا جلوس ہی دیکھوئے ہیں سے ٹوٹ جاتا ہے  
 جبکہ ہمارا عاصی نکاح بھی مقررہ مدت تک تمام رہتا ہے۔ مگر کوئی علمی دلخواہ  
 سے تو دیں کو توڑو، استدلال باطل کرو، دشنام طرازی سے کیا ہے۔

سوائے اس کے کہ تھا رکھیا ہار مسلم الشہر قرار پائے۔ ابن سائب کا پہنچے وجود ثابت کرو چھر مس کو ہزار سے سرخ ٹھولوں اگر تھیں اگر ارض نہیں ہے تو پھر مسخ پاسو کر صلوٰتیں کیوں شناستے ہو۔ کیا کسی شیدت کہیں تھا کہی بیان بہمن، بیٹی سے متخر تو نہیں کر لایا جو اس قدر شتم سو رے ہو اور عمر کی جان کو تم کیا روئیں گے۔ تم خود رہتے ہو کہ اسلامی دنیا میں جگہ جگہ بچکے آباد ہیں۔ ان چکلواں کا ایک ایک ذرہ رو رہا سے کہ اگر تھد پر اپنے بی عالمگز تھوتی تو کوئی زمانہ کرتا۔ سوائے مشقی کے بس ہمارا روزانی میں ہے اور سماں امطلب آس سے صرف آنا ہے کہ تھا رکھیے خلام کار مس کی راہ گھول کر بچکے آباد کئے میں۔ عیاشیوں کے اڈے چلاتے اور اسلام کی پاکیزہ تعلیم کو اس راجح حرام کار مس سے شدید ناقصان پہنچایا ہے بھی روزانہ ہمارے دام علی وہن الی طالب روئے اور بھی پیکار ان کے شاگرد ہم زاد رسول حضرت عبد النبی بن عباس نے کی بھی فرمادا صحابہ رسول اور تابعین کی بھی سمجھ کر نہیں سمجھے۔

ہم زبانی بدوںیں بہلکلی اور فرش زبانی کو پسند نہیں کرتے اور بازوں یوں ک طرح لٹا بھی ہمارا شمار نہیں ہے کہ یہ باتیں عقل سے بعید ہیں۔ انسانیت و تمذیب سے گری ہوئی ہیں۔ ہم حسن اخلاق کے پرستار ہیں۔ کسی کی دل آذاری اور آذردگی ہمارا مقصد نہیں ہے مگر یہ بھی اس ان میں بھتر کا دل ہمارے سینے میں نہیں ہے جب ہم یہ بچھائے شناک کیا جاتا ہے تو مجبور ہو جاتے ہیں۔ کہ اپناد فناع کریں۔

لہذا اگر کسی جگہ ایمان جذبات کا غیر محسوس ہوا ہو تو درگذر فرمائیجی جب یہ مذہب اہل سنت والماعترک فتوے دیکھتے ہیں تو ہمیں ہو جاتے ہیں

کر ایک ایسا نہیں ہب عقد متعہ پر اعتراف نہ کرتا ہے اور اس سے معاذ الشذوذ کہ کر خدا، رسول اور اصحاب رسولؐ تک توہین کرتا ہے جس کے امام اعظم نہیں فتوحی دیا کر دے۔

”وزانیہ عورت کی خرجی حلال سے اور جو اجرت دیکر زنا کرے اس پر حد شر علی بھی نہیں ہے“ دیکھی طبی پاٹشیہ شریح و قادر ص ۲۹۸  
فاؤنڈیشن نمبر ۲۰۱۳ جوال ڈھول کاپل

اب خود اندازہ لگائیے کہ جس سذبہ کا یہ حال ہے کہ خرجی حلال اور زانیہ کو اجرت لیتے ہیں کوئی حد شریعی نہیں ہے وہ کس منہ سے متھر پر اعتراف نہیں کر سکتا ہے ایمان سے فیصلہ کیجیے کیا ایسے فتوے عصمت فروشی کی جو صراحتی نہیں کرتے اس مشرعی فتوے کے جواز سی سے ثابت ہوتا ہے کہ حکم کی روشنی ایسے مشقتوں کے دم سے قائم ہے۔ بازارشون کی زینت ان تی اگر کی تعلیمات سے دو بالا ہے اور صیانتی و حرماں کا دھندا اور کار و بار ایسی کی اخلاقی سوزنی است کے تحت چک رہا ہے۔

الحق عقد متعہ کا حکم ایک فطری ہنرورت کے تحت اسلام نے دیا تاکہ زنا جیسی فواحشی سے محفوظ رہ جاتے اور ترقی تعالیٰ منا پر راستا ہے اس کی حلت قرآن مجید میں موجود ہے سنت رسول اور ائمہ اصحاب الرسلؐ سے تواریخ طرع ثابت ہے اس عقد کو حرام کہنا یا معاذ الشذوذ سمجھنا بخفن تعصب اور شیعہ دینی کا ذبیح ہے ورنہ کتاب و سنت سے اس کی حرمت ہرگز ثابت نہیں ہو سکتے۔  
(۱) ایت متعہ قرآن مجید میں موجود ہے۔

۲) عقد متعہ اور دالی نکاح میں صرف فخر مدت کا فرق ہے۔

(۴) یحود متغیر فلکی مزودت کے وقت کیا جا سکتا ہے۔

(۵) صحیح بخاری اور صحیح مسلم سے ثابت ہے کہ متعدد مدار سوائیں، دریا بیکرا و بڑھنی جاری رہا۔

(۶) حضرت عمر نے متعدد سے روکا۔

(۷) حضرت علیؓ، عبید الدین بن عباسؓ اور دیگر صحابہ متعدد کو حلال و جائز سمجھتے تھے۔

(۸) حضنور نے متعدد فرمایا۔

(۹) "حلال" اور "متعدد" میں بظاہر فرق نہیں بلکہ متعدد ملال سے بہتر ہے۔

۱۰۔ قرآن میں متعدد کے خلاف کوئی آیت موجود نہیں ہے۔ جو آئیہ متعدد کو منسوخ کرے

۱۱۔ حضرت عمر خود متعدد کرتے ہیں انہوں نے متعدد سے منع کیا۔

متعدد پر کوئی حد شرعاً نہیں ہے اس لیے زنا کی عنطالت سے۔

۱۲۔ جو اخلاقی احترازات متعدد پر منع کیے ہیں تام کے نام نہ کہج دامی پر کیے جاسکتے ہیں بلکہ اوقات مسند ہب سنبھل کے نکاح سے بہتر ہے۔

۱۳۔ بلا ضرورت متعدد کرنے کی حالت ہے۔

۱۴۔ متعدد سنبھل میں زنا" پر کوئی حد نہیں لہذا استبدال اخلاقی کرنے سے قبل

انہیں اپنے فتوے سے دیکھ لینا چاہئیں۔

## متعدد دوریہ کا جھوٹا الزام

بعض الفین نے جس طرح شیعوں پر دیگر کوئی منکر کھڑت الازام کر سکھے ہیں۔ اسی طرح ایک الازام یہ ہے کہ شیعہ "متعدد دوریہ" کرتے ہیں جس کے معنی یہ ہیں کہ ایک ہی عورت سے ایک ہی وقت میں متعدد متعدد کر سکتے ہیں لیکن ایک عورت نے بیش نوبت سے بارہ بیجے تک ایک آدمی سے متعدد کیا پھر

بارہ بجے سے چار بجے تک دوسرے شخص نے کیا اور ۵ بجے سے آٹھ بجے تک کسی تیرے سے مردے اُسی طور سے متوجہ کر لیا۔ یہ متوجہ ہمارے دشمنوں کی خوبی، اخلاقی پیشی اور پُر تعصب عناد کا پیدا کردہ ہے ہمارا یہ دلوائی ہے کہ کسی بھی مُستند شیخیہ کتاب دا اخبار میں اس بے ہودہ رسم کا ذکر نہیں ہے اگر کوئی بھی شخص کتب اربعہ یا اور کسی معتبر اتنا عشری کتاب سے ایسے مستہ کا جواز ثابت کر دے تو ہم مذہب شیعہ رک کر دیں گے۔ باوجود یہ کہ ہمارے علماء شروع ہی سے اس الزام کی سلسلہ توثیق کرتے رہے ہیں لیکن فرقی مخالف اُسی جھوٹ کو آج تک ہمارے سر مفتوحے پے چلے جا رہے ہیں حالانکہ اس قیمع فعل کو ہمارے مذہب میں ثابت کر دینا بالکل ایسا ہے کہ ادنٹ سوئی کے داک میں سے گزار دیا جائے۔ چنانچہ اس غلط بے بنیاد افتراء و اتهام کے خلاف جلیل القدر علامہ سید جواد الحسین شرف الدین آملی نے ان الفاظ میں پُر زور احتجاج فرمایا۔

”ہمارے یہاں اس متوجہ کے علاوہ جس بے قیود و شراہزاد کا ح دا لئی ہی کے مثل ہیں اور سوائے معیاد کے معین ہونے کے کوئی حجتی نہیں ہے۔ اور کسی قسم کے ذرا حفتہ کی اصلیت نہیں ہے جسکے اوپر ہمارے مذہب کے متفقہ احکام جو علمائے ملت کے ہزار ط مصنفات فقہیہ میں مدد میج ہیں۔ بہترین گواہ یہیں لیکن محمود شمسکردی آلوسی نے اپنے رسالہ میں انہماًی غلط بیانی اور ہمت طرازی سے کام لیا ہے یہ رسالہ بیان ”المنار“ کی جلد ۲۹ میں میری نظر سے گذر اور اس کے مطالعہ سے معلوم ہوا کہ اس میں شروع سے آخر تک

46

سوائے افترا اور بہتان سب دشتم اور یہ جالعن و تنشیع کے پھر نظر نہیں آتا۔ کتنی جرأت سے اس میں لکھا گیا ہے کہ شبیوں کے یہاں ایک متعدد درج ہوتا ہے اور اس کے فضائل میں بہت احادیث نقل کی جاتی ہیں اور وہ یہ ہے کہ چند لوگ بوقت واحد ایک عورت سے متعدد کریں اور وہ عورت ان سے اس طرح قرارداد کرے کہ مجع سے چاشت تک اس کے متعدد اور چاشت کے وقت سے دوپہر تک دوسرا سے کے متعدد میں اور دوپہر سے سپرہ تک تیسرے کے متعدد میں اور سہ پہر سے منزب تک چوتھے کے متعدد میں اور منزب سے عشا تک پانچویں کے متعدد میں اور عشاء کے وقت سے بیٹھنے تک ساتویں کے متعدد میں رہے گی میں اور فصیف شب سے بیٹھنے تک ساتویں کے متعدد میں رہے گی

(المیار جلد ۷ ص ۴۳)

ہاشم خودمنار کے ایڈمیریلیا اس کے تاریخ میں سے کوئی اس افترا پر دواز انسان سے پوچھتا کہ وہ شیعی جماعت کون سی ہے جیس کے متعلق وہ اس امر کی نسبت دے رہا ہے اور وہ کون سے راوی کے احادیث ہیں جو اس متعدد کے فضائل میں دارد ہوئے ہیں اور وہ کون سی احادیث ہیں اور کہاں ہیں جن میں اس قسم کے متعدد کا ذکر ہے اور وہ کون محدثین ہیں جنہوں نے ان روایات کی تخریج کی ہے اور کون سلفاں یا جاہلی ایسا ہے جس نے اس کا فتوی دیا ہے کوئی کتاب کتب حدیث یا فقہ یا تفسیر الیسی ہے کہ جہاں اس مسئلہ کا تذکرہ ہے اگر یہ سوال کیا جاتا تو حقیقت حال معلوم ہو جاتی۔ اچھا لیجئے علماء کے امامیہ کے معنیات موجود ہیں۔ جو چھاپ فاندوں کی بدولت

ہزاروں کی تعداد میں مختصر و مبسوذ، تین و شریع مختلف اقسام کے  
متقد سین و متاخرین دونوں جماعتیں کے قسمانیف ہیں اور دنیا کے  
اسلام میں شائع ہیں۔ ان میں ایک ایک کر کے ڈھونڈ دالا جائے بلکہ  
ان کے ایک ایک حرف کی تلاشی لی جائے تاکہ معلوم ہو کر آلوسی اور  
ان کے ایسے دیگر انصراف پر دانشمندان درحقیقت زندہ مردہ دونوں ہی  
قسم کے افراد اہل اسلام دایمان کے ساتھ حق کشی و ناصافی کرنے  
والے اور ظالمین میں مندرج ہیں۔ اور انہوں نے سلف صاحبین  
پر ایسے اہم کی جراحت کی ہے جس کا سنتا اور دیکھتا ناقابل برداشت  
ہے (فضول ہمدردی تالیف الامام اسطبل عاصیدا)  
ایڈشیں دو صفحہ محوالہ متقد اور اسلام)۔

ہمیں انتہائی افسوس ہے کہ مذہبی تعصیب نے معاذین کو اس  
قدر اندھا بنا دیا ہے کہ غلط سے غلط واقعات جن کا وجود بھی ہیں ہوتا  
ہے انسانی غیرت و شرافت اور اخلاقی صفات و دیانت کی تمام حدیں  
ٹبکر کے ہمارے ساتھ مشروب کرتے رہتے ہیں اور اس حرکر کو وہ  
اپنی کامیابی خیال کرتے ہیں ایسے طبزاداؤوں کے پروپگنڈے سے فریق  
مخالف کے لیے وتنی طور پر تو مفید ہو سکتے ہیں۔ لیکن بالآخر جھبٹ  
کا سر ہمیشہ نجا رہتا ہے۔ اور جب بھی کوئی بے لارک شخص ان افزوں  
کی تحقیق کرتا ہے تو یہ ساری عمارت تاریخیات کی طرح تاریخ ہو جاتی  
ہے حقیقت حال کی تلاش کے متعلق چھان بیں کرنے پر معلوم ہو جاتا  
ہے۔ جو کچھ جھبٹ کے پل باندھے گئے بختے دہ سارے بے بنیار،

بے حقیقت اور بے اصل تھے۔ یہی وہ ہے کہ آج دنیا کی وجہ رہی  
ہے کہ شیعوں کے سرخوب پے گئے تمام الزامات کا پول کھل گیا ہے۔  
اور لوگ کثیر تعداد میں مذہب آل محمد کو قبول کر رہے ہیں۔ اور  
ایسی ساری نشر و اشاعت سراپا کذب و دروغ ثابت ہو رہی ہے۔  
لہذا متعدد روایتیں کے باارے میں ہم نے جو اور پر بیان کیا اس سے ساری  
فکر فہمی دفعہ ہو جاتی ہے۔ اور حق نکھر کر ساخت آ جاتا ہے۔

ایدی ہے کہ مذہبِ جمیل محرّفیات کے بعد مخالفین مستعد ہمادے  
ہم خیال ہو جائیں گے بشرطیک دہ انصاف کے تقابلوں کو تخلیٰ فارغ کمیت۔  
اب ہم مشہور عالم اہل سنت امام فخر الدین رازی کے قول پر  
یہ رسالہ ختم کرتے ہوئے فارمیں کو دوبارہ ملوٹ غور دیتے ہیں۔

اگر کوئی مقصود کرے کہ دوستی میں یہ بھی دار دہوا ہے کہ حضرت  
 عمرتے کہا میرے پاس کوئی ایسا نہ لایا مانے مگر اس نے مستعد کیا ہو۔  
مگر یہ کہ میں اس کو سُنگ سار کروں گا۔ حالانکہ یقیناً سُنگ سار کرنا  
جانز نہیں ہے باوجود اس کے صحابے امتحان نہیں کیا اس سے  
علومن ہوا کہ صحابہ باطل کے اور امتحان کرنے سے خالوش رہتے تھے  
اس کا جواب یہ دیا جائے گا کہ بنظاہر حضرت عمرتے یہ بطور تهدید و مہلت  
انظام کیا تھا۔ اور انتظامی و سیاسی حیثیت سے اس قسم کے انواع حکم  
کے لئے جائز ہیں۔

پس علامہ رازی کے بیان سے شاہت ہوا کہ مستعد کی ممانعت  
کی حیثیت غیر شرعی ہے۔